
“I segni dei tempi mostrano chiaramente 
che la fraternità umana e la cura del Creato 
formano l’unica via verso lo sviluppo integrale 
e la pace”	    (Papa Francesco, Angelus, 4 ottobre 2020)

G E N
2 0 2 6

MENSILE della Diocesi 
di Cerignola-Ascoli Satriano
Anno X - n° 4 / Gennaio 2026

s o m m a r i o
	 vescovo
02	 Libertà, responsabilità, ascolto reciproco
03	 La grande domanda vocazionale
04	 Un verde germoglio
	 diocesi / speciale Giubilei
05	 Giubileo degli Educatori a Roma
06	 “Benchè sia notte”
	 parrocchie
07	 L’”Eccomi” di Maria: un incontro 
	 di fede e ascolto con Mons. Bruno Forte
08	 Essere ministranti 
	 nella parrocchia di Cristo Re
	 azione cattolica diocesana
09	 Culle vuote e portafogli anche: perchè
	 fare figli è diventato un atto di erosimo
10	 La famiglia, seme di speranza
11	 Un segno concreto di giustizia e carità
12	 C’era una volta la guerra: verso la
	 Giornata della Pace
13	 “Verso l’alto”: l’esperienza di un’educatrice
	 al Convegno nazionale di Azione Cattolica
	 medici cattolici
14	 Il respiro della vita /2
	 pastorale familiare
15	 Oltre il frenetico attivismo
	 pastorale giovanile/vocazionale
16	 Veniamo da te, Maria
	 chiesa e società
17	 Democrazia alla deriva?
18	 Amare i sacerdoti è sostenerli /1
	 cultura
20	 La solidarietà
21	 Davanti al focolare della memoria
22	 La diversità a scuola: un approccio 
	 inclusivo per i bambini
23	 “Caffè e cognizione”: l’incontro segreto
	 di Piaget Vygotskij
24	 Quando l’accoglienza diventa salvezza
25	 Le rotte del cuore: storie di chi parte
	 e di chi accoglie
26	 Sei tu quello che deve venire?
	 O dobbiamo aspettarne un altro?
27	 L’importanza dell’attività fisica
	 per il benessere psicofisico
28	 Il vero dono è “esserci”,
per noi stessi e per gli altri	
29	 Tra luci e luce
30	 Il Te Deum
31	 La vita va così
	 calendario del vescovo
32	 Gennaio 2026

Sac. Antonio Miele

“La pace sia con tutti voi!”
Lo scorso 8 maggio 2025 
sono state queste le pri-
me parole pronunciate da 
papa Leone XIV dalla log-
gia della Basilica di San 
Pietro dopo la sua elezio-
ne. Parole che fanno eco 
alla parola del Risorto e 
suonano come un dono 
da accogliere, un augurio, 
una preghiera, un impegno 
per tutti.
All’inizio di ogni nuovo 
anno la Chiesa, madre e 
maestra, ci invita a prega-
re per la pace, per quella 
pace che non è frutto di 
accordi e negoziati segna-
ti dagli interessi di alcuni a 
discapito di altri, ma, come 
ci ricorda il pontefice, per 
quella pace “disarmante, 
umile e perseverante”, 
che è dono di Dio, che è 
Gesù Cristo. Solo facendo 
spazio al Figlio di Dio fatto 

Una PACE 
DISARMATA

e disarmante

segue a p. 2



G E N N A I O 2 0 2 6

Libertà, responsabilità,
ASCOLTO RECIPROCO
SALUTO AL CONVEGNO DI BIOETICA
Ospedale Tatarella, Cerignola 22 novembre 2025 

2v e s c o v o

Saluto cordialmente i dirigenti di que-
sto Ospedale, il responsabile scientifi-
co dott. Vito Solazzo, i presidenti: dott. 

Francesco Dibiase e la dott.ssa Wandisa 
Sabina Giordano, la segreteria scientifica, 
i relatori, e tutti voi convegnisti, operatori 
delle varie professioni sanitarie e studenti 
di queste materie. Il titolo generale di que-
sto Convegno è molto significativo: Il respi-
ro della vita: tra accoglienza e rifiuto. Ho 
visto nel programma dettagliato temi inte-
ressantissimi e di grande rilievo. Da parte 
mia sono venuto non solo per salutarvi, ma 
per rendere omaggio alle vostre professio-
ni e anche all’impegno con cui avete vo-
luto aderire a questa giornata formativa. 
Vi lascio due pensieri, che forse possono 
essere utili in premessa ai vostri lavori. 
L’assistente ecclesiastico dell’associazione 
Medici Cattolici, don Antonio Miele, potrà 
dare ulteriori contributi nel corso di questa 
mattinata. Ecco, dunque, che cosa deside-
ro dirvi. 
1. I temi di bioetica interpellano forte-
mente le competenze professionali ma 
anche le scelte che ogni operatore sani-
tario è chiamato a compiere in scienza 
e coscienza. È evidente che la facoltà di 
scegliere presuppone libertà di decisione. 
Tale libertà è posta davanti a interrogativi 
cruciali quando si tratta delle scelte più 
importanti, che riguardano noi stessi e gli 
altri. Soprattutto in quei momenti dob-
biamo ricordarci che libertà non significa 
arbitrio. Decidere liberamente non vuol 
dire arbitrariamente, bensì responsabil-
mente.  L’individualismo imperante preten-
de decisioni solitarie, assoluta autodeter-
minazione, come se fossimo sganciati da 
ogni relazione, privi di qualunque legame. 
È sensato immaginarci così? L’io nel vuoto 
di ogni rapporto?  Corrisponde veramente 
alla nostra natura?  Se la persona umana è 
un essere-in-relazione, le nostre scelte, in 
un modo o nell’altro, hanno conseguenze 
che non riguardano solo noi stessi. Sce-
gliere, quindi, vuol dire essere responsa-
bili o irresponsabili non solo riguardo la 
nostra vita, ma anche verso gli altri.  Per 
questo, soprattutto le scelte più importanti 

non si possono compiere con leggerezza, 
senza ponderare adeguatamente tutti gli 
elementi. 
2. Dicendo ciò, so bene che il dibattito su 
temi di bioetica, in campo medico o giu-
ridico, oggi si svolge in un contesto plura-
lista, ma non per questo dobbiamo rinun-
ciare a priori al dialogo con chi la pensa 
in maniera diversa.  La Chiesa Cattolica è 
persuasa che la fede non è contraria alla 
ragione. Parimenti si auspica che anche 
il non credente voglia porsi in atteggia-
mento di ascolto nei confronti della fede 
e delle sue profonde istanze morali. L’im-
pegno – diciamo pure lo sforzo - di ascol-
tarsi realmente e reciprocamente riduce 
le distanze, inserisce nuovi elementi di 
valutazione, fa cogliere la parte di veri-
tà che c’è nel pensiero dell’altro, porta 
talvolta a convergenze inattese e infine 
può condurre a decisioni più equilibrate. 
Questo vale specialmente quando sono in 
questione temi complessi, che richiedono 
studio, confronto, apprendimento recipro-
co, ricerca prudente del bene possibile. E 
non si tratta di accademie per pochi eletti 
o di simposi per intellettuali che si ritro-
vano per parlare di cose loro; sono invece 
argomenti che toccano la vita concreta e 
che perciò riguardano da vicino l’ordinata 
convivenza sociale.
A tutti voi, con queste premesse, l’augurio 
di buon lavoro. 

 Fabio Ciollaro

uomo possiamo imparare 
a coltivare la pace nelle 
nostre famiglie, comunità 
e città, dissipando odio e 
ingiustizia.
La nascita di Gesù è ac-
compagnata dall’inno di 
lode dell’angelo che risuo-
na nel firmamento dopo 
l’annuncio ai pastori: “Glo-
ria a Dio nel più alto dei 
cieli e sulla terra pace agli 
uomini, che egli ama” (Lc 
2,14). Sapendoci amati dal 
Padre, cominciamo a di-
sarmare il nostro cuore, le 
nostre parole e i nostri at-
teggiamenti. Come ricor-
dava papa Francesco, la 
pace nasce da gesti sem-
plici: un sorriso, un gesto 
di amicizia, uno sguardo 
fraterno, un ascolto sin-
cero, un servizio gratuito. 
Con questi piccoli-grandi 
gesti ci avviciniamo alla 
meta della pace, che non 
coincide solo con la fine 
della guerra, ma con l’ini-
zio di un mondo nuovo, più 
unito e più fraterno.
A questa scena evangelica 
rimanda anche l’opera An-
geli che appaiono ai pa-
stori di Betlemme di Philip 
Richard Morris. Nel dipin-
to, la luce che irrompe 
dall’alto squarcia la not-
te e raggiunge i pastori, 
uomini semplici, immersi 
nella quotidianità. L’an-
nuncio non è rivolto ai po-
tenti, ma a chi è disposto 
ad ascoltare: una luce che 
non domina, ma illumina, 
portando una promessa 
di pace che nasce dall’i-
niziativa di Dio. L’armonia 
tra cielo e terra richiama 
così una pace disarmata e 
disarmante, donata, capa-
ce di trasformare il cuore 
dell’uomo e la storia.



G E N N A I O 2 0 2 6

La grande domanda 
VOCAZIONALE

PELLEGRINAGGIO GIOVANILE AL SANTUARIO DELLA MADONNA DI RIPALTA 

3v e s c o v o

Nel nostro modo di esprimerci, potremmo dire che Giovanni Bat-
tista era secondo cugino di Gesù, visto il rapporto tra le rispetti-
ve mamme. Ma questo non sarebbe stato sufficiente: sappiamo 

bene che non bastano i gradi di parentela per indurci da adulti a fre-
quentare o stimare una persona. Invece, sappiamo che Gesù stimava 
molto Giovanni.  Lo stimava perché era senza fronzoli, schietto: sì 
quando è sì, no quando è no. Non blandiva nessuno per convenien-
za, era abituato a dire la verità. La diceva con toni veementi, non 
certo per aggredire e fare del male, ma per scuotere chi lo ascol-
tava. Abbiamo sentito nel Vangelo di oggi il suo linguaggio tagliente 
(cfr Mt 3,1-12). Durante il cammino di Avvento, incontriamo imman-
cabilmente la sua figura austera e senza mezze misure. La Chiesa 
ha sempre avuto una venerazione grandissima per San Giovanni 
Battista, proprio basandosi sull’ammirazione che Gesù aveva verso di 
lui.  Dalle parole di San Giovanni, riportate nel Vangelo odierno, vorrei 
prendere solo l’ultima frase perché vi resti impressa. Potrete portar-
la con voi, cari ragazzi, a compimento di questo bel pellegrinaggio 
che avete fatto a piedi, e di cui lodo anche i sacerdoti che vi hanno 
accompagnato e si sono messi a disposizione per le confessioni. Le 
parole che desidero consegnarvi, vi assicuro, mi colpiscono   ogni 
volta che leggo questo brano.  Del resto, il Vangelo è sempre nuovo.   
Ogni volta che lo leggiamo, se stiamo con l’atteggiamento giusto, 
ci accorgiamo sempre che ci parla in modo nuovo, ci raggiunge in 
momenti e situazioni diverse, ne capiamo meglio la profondità e 
le sfumature. Ascoltiamo, dunque, quello che dice Giovanni Battista, 
parlando del Messia, cioè di Gesù: “Lui ha in mano il ventilabro e pu-
lirà la sua aia e raccoglierà il frumento nel granaio, ma brucerà la 
paglia con fuoco inestinguibile”. 

Durante la Visita Pastorale, ho visitato varie aziende agricole della 
nostra zona, ad esempio a Borgo San Carlo o a Tressanti. Ho visto 
i potenti mezzi che si usano oggi, le spettacolari mietitrebbie che 
entrano in azione al momento della mietitura, e in breve tagliano 
le spighe, separano la granella dallo scarto, e dopo averla pulita la 
convogliano in appositi serbatoi.   All’epoca di Gesù, come anche fra 
noi fino al secolo scorso, tutto veniva fatto a mano.  Il grano falciato 
e raccolto veniva battuto sull’aia in modo tale da far cadere i chicchi. 
Poi bisognava ventilarlo, gettarlo per aria con la pala (il ventilabro) 
affinché cadesse il grano, che è più pesante e il vento si portasse via 
la paglia molto più leggera. A questo si riferisce l’immagine usata da 
Giovanni: il grano e la paglia, il frumento che è prezioso e la paglia 
che è solo paglia, non è buona come nutrimento neanche per gli 
animali, e se viene usata per accendere un fuoco, produce solo un 
fuoco di paglia, che dura pochissimo. Perciò vi chiedo di riflettere.  
Grano da raccogliere è la nostra vita come il Signore la desidera. 
Lui vuole che ognuno di noi sia frumento buono, grano di qualità, 
nutriente, in grado di dare qualcosa di sostanzioso anche alla vita 
degli altri. Viceversa, non vuole che la nostra vita sia solo paglia, 
cioè senza consistenza, senza valore nutritivo, inconcludente. San 
Giovanni Battista lo dice in modo drastico, in riferimento al Signore 
che viene “Egli ha in mano la pala e pulirà la sua aia e raccoglierà il 
frumento nel granaio, ma brucerà la paglia…”. Miei cari, quanta pa-
glia c’è in giro oggi! Quanta paglia! Quante apparenze, quanta scena! 
Quante cose che attirano, che sembrano importanti, ma poi che ne 

resta? Daranno forse fiammate di entusiasmo passeggero, ma dura-
no poco e si spengono presto. Fuochi di paglia! Ecco allora la grande 
domanda vocazionale, sottesa al pellegrinaggio di oggi: la mia vita, 
che cosa sarà? Sarà grano buono o sarà paglia? A che cosa voglio 
puntare? Come posso orientarmi affinché la mia esistenza possa 
essere frumento buono? Grande domanda, domanda vocazionale. 
Domanda tipicamente giovanile, benché a volte tacitata per timore. 
Capace di riaffiorare in tanti momenti, per pungolare i renitenti e 
infondere serenità, invece, in chi risponde con gioia: sì, Signore, sono 
nato per questo!  
La Chiesa ci presenta persone di varie età che sono state grano buo-
no, di alta qualità.  Abbiamo davanti agli occhi autentici modelli di 
vita. Tra i giovani da poco canonizzati penso in modo particolare a 
Piergiorgio Frassati, di 24 anni, laureando in ingegneria al Politec-
nico di Torino: gagliardo, allegro, bello, sportivo, privo di soggezioni 
umane, benestante ma in controtendenza rispetto alle logiche mon-
dane, coerente con la fede, amico dei poveri. Amava la preghiera, 
passava tanto tempo in adorazione davanti all’Eucarestia, anche di 
notte (c’era all’epoca a Torino anche la pratica dell’adorazione not-
turna), ma di giorno aveva gli occhi ben aperti alla vita sociale, si 
interessava, voleva esserci, non si alienava. Grano buono, il giovane 
Piergiorgio, grano buono! Altro che paglia! Così anche Carlo Acutis e 
altri santi che conoscete. Grano buono sono stati i santi!  E ancor più 
di loro, grano ottimo è stata Colei che siamo venuti a incontrare in 
questo Santuario. Veniamo da te, o Maria, è il titolo che avete voluto 
dare a questo pellegrinaggio vocazionale. Veniamo a salutarti, venia-
mo a incontrarti! Tante immagini di Maria ci sono care, ma questa ci 
è carissima. Veniamo da te, o Maria, per chiederti di accompagnarci 
nella nostra ricerca vocazionale.  Ognuno di noi ti dice: aiutami a 
capire qual è il disegno di Dio su di me. In che modo potrò esse-
re grano buono, realizzare veramente me stesso e nutrire anche 
gli altri?  Non voglio essere paglia, non voglio pensare solo a me 
stesso, ai miei comodi, alle mie fantasie vuote. Voglio dare risposte 
concrete alla grande domanda: grano o paglia? Aiutami, Maria, a 
capire il disegno di Dio e a dire sì, come fatto tu, con prontezza. 
Non voglio rimandare a domani, a dopodomani, e poi continuare a 
rimandare ancora.  Con il tuo aiuto, o Madre, desidero dire il mio sì, 
desidero giocarmi questa vita secondo il progetto di Dio, per essere 
grano e non paglia. E così sia.

 Fabio Ciollaro



G E N N A I O 2 0 2 6

Un verde GERMOGLIO
CHIUSURA DELL’ANNO GIUBILARE Duomo di Cerignola, 28 dicembre 2025 

4v e s c o v o

1.     Chiudiamo il Giubileo a livello diocesano 
nella stessa ricorrenza in cui l’abbiamo aper-
to un anno fa, cioè nella domenica dopo Na-
tale, festa della Santa Famiglia. È la più santa 
tra tutte le famiglie; Maria e Giuseppe sono 
profondamente uniti, amano teneramente 
il piccolo Gesù, sono deliziati dalla sua dol-
ce presenza; eppure questa Santa Famiglia, 
non è esonerata dalle prove, non è dispen-
sata dagli affanni della vita, come abbiamo 
appena sentito nel Vangelo. La minaccia di 
Erode li costringe a fuggire in piena notte, si 
rifugiano come profughi in Egitto, e restano 
lì per diverso tempo, in una situazione di pre-
cariato e di povertà, con quel poco di lavoro 
che Giuseppe riesce a trovare.  Poi sentono 
che Erode non c’è più, non hanno masserizie 
da raccogliere, e partono, iniziando il viaggio 
di ritorno. Pensavano di fermarsi a Betlem-
me, o comunque al sud, ma Giuseppe viene 
a sapere che al posto di Erode, adesso regna 
il più crudele tra i suoi figli, Archelao. Allora, 
docile all’ispirazione ricevuta dall’Alto, allun-
ga il viaggio, risale fino al nord, in Galilea. 
Abiteranno nel piccolo villaggio di Nazaret, 
da dove si erano mossi, al tempo del censi-
mento.  Era una borgata insignificante, ma 
San Matteo, che ci racconta questi fatti li in-
terpreta come il compimento di una parola 
profetica: Andò ad abitare in una città chia-
mata Nazaret, perché si compisse ciò che 
era stato detto per mezzo dei profeti: sarà 

chiamato Nazareno. (Mt 2, 22-23).  Queste 
parole pongono un problema, perché, prese 
alla lettera, non si trovano da nessuna par-
te nei Libri dei profeti.  Allora, da dove le ha 
prese San Matteo?  Sarà chiamato Nazare-
no, vuol dire solo che tornando dall’Egitto si è 
fermato a Nazaret e lì ha vissuto la maggior 
parte della sua vita? Lo studio serio della Sa-
cra Scrittura, che tanto vi raccomando nella 
linea della Dei Verbum, suggerisce di cercare 
il senso di questa frase in un’altra direzione.  
Ricordiamoci che il Vangelo di Matteo, in 
particolare, è molto attento a tutti i richia-
mi della tradizione ebraica. Allora è possibile 
pensare che nella parola nazareno Matteo 
abbia sentito una certa assonanza con la 
parola nezer, che vuol dire germoglio. Gli ri-
chiama subito la grande profezia messianica 
di Isaia al cap. 11: Un germoglio spunterà dal 
tronco di Iesse. Da un tronco rinsecchito, 
che sembra morto, Dio fa spuntare come un 
prodigio un germoglio nuovo, un virgulto, un 
nuovo inizio. Nezer, cioè germoglio! È come 
se - permettetemi il paragone - dai tronchi 
degli imponenti ulivi del Salento, seccati dal-
la Xylella, spuntassero sui rami ormai inariditi 
e spettrali i segni di una vegetazione che ri-
prende, il verde di nuovi germogli. Se questo 
avviene, la pianta non è perduta del tutto, 
potrà caricarsi ancora di foglie e di frutti. E 
il cuore si allarga alla speranza.  Il verde è il 
colore della speranza cristiana.
2. Il Giubileo 2025 ci ha aiutato ad essere 
pellegrini di speranza. Con questo animo 
abbiamo vissuto il pellegrinaggio diocesa-
no: siamo giunti di buon mattino alla tom-
ba dell’Apostolo Paolo, nella basilica di San 
Paolo fuori le mura, e poi nel pomeriggio 
abbiamo attraversato insieme via della Con-
ciliazione fino alla Porta Santa della basilica 
vaticana, dove abbiamo recitato il Credo 
presso il sepolcro dell’Apostolo Pietro.  Simil-
mente, sono stati un invito alla speranza cri-
stiana   tutti gli altri appuntamenti giubilari 
vissuti durante l’anno a Roma (come il Giu-
bileo dei giovani e quello dei poveri e della 
Caritas) oppure qui in diocesi, per diverse 
categorie di persone, in Duomo a Cerignola, 
o nella Concattedrale di Ascoli o al Santua-
rio della Madonna di Ripalta.  Incoraggia-
mento a sperare nella divina misericordia 
- senza presunzione né disperazione - è 

stato il dono dell’Indulgenza plenaria, che 
molti hanno chiesto e ottenuto attraverso 
la confessione umile e sincera dei peccati, 
e anche con le altre condizioni stabilite. 
Opere - segno di speranza, inoltre, sono 
stati i lavori eseguiti per rendere più acco-
gliente la Mensa della Caritas qui in città, 
come anche ad Orta Nova, e qualche altra 
cosa ancora faremo. Benedico le parrocchie 
che hanno già cominciato ad avvicendarsi a 
turno, per assicurare la presenza di volonta-
ri ben motivati per il servizio nella Mensa; e 
benedico le altre parrocchie che vorranno 
aggiungersi, senza chiudersi nel loro piccolo 
orticello. La speranza, che sembra la piccola 
tra le tre virtù teologali, in realtà tira anche 
le due sorelle più grandi, cioè la fede e la ca-
rità.
3. Miei cari, il Giubileo 2025 si chiude, ma il 
nostro cuore resta aperto all’influsso bene-
fico della speranza cristiana, che nel corso 
di quest’anno abbiamo riscoperto e ravviva-
to. Teniamola ben stretta. Come la Santa Fa-
miglia di Nazaret, anche le nostre famiglie 
devono affrontare e superare le prove della 
vita. Molti segnali ci dicono che la famiglia 
è sotto attacco, si cerca di sfaldarla e di 
distruggerla in tanti modi. Dobbiamo stare 
attenti, non essere sprovveduti, tuttavia non 
bisogna vedere tutto nero. Ci sono famiglie 
che senza clamore resistono alla marea e 
restano nell’amore di Dio. Ci sono famiglie 
messe a dura prova, ma che si fanno corag-
gio, non lasciano la preghiera, e vanno avanti. 
Una l’ho incontrata questa mattina, ne sono 
rimasto commosso e li ho abbracciati forte-
mente. Queste famiglie testimoniano che la 
speranza cristiana è più grande del male e 
anche della morte. Ci esortano a non perdere 
mai la fiducia in Dio. Lui può ricavare il bene 
perfino dal male o dalla sofferenza.  Anche 
da un tronco percosso e rinsecchito può 
fare spuntare un verde germoglio. Guardia-
mo alla Santa Famiglia di Nazareth. Preghia-
mo per tutte le famiglie, quelle già formate e 
quelle che devono formarsi, affinché trovino 
nel Vangelo e nei Sacramenti la loro forza e 
il loro sostegno. E preghiamo per la famiglia 
della nostra diocesi di Cerignola - Ascoli Sa-
triano, perché possa rallegrarsi per il verde 
germoglio di nuove vocazioni. Amen.

 Fabio Ciollaro



G E N N A I O 2 0 2 6

Giubileo degli EDUCATORI a Roma:
educare come ATTO D’AMORE

RIFLESSIONI DI UN DOCENTE DI FILOSOFIA E STORIA 
A PARTIRE DAL DISCORSO DI PAPA LEONE XIV

5d i o c e s I  /  s p e c i a l e  G i u b i l e i

Sac. Giuseppe Russo

Il Giubileo del Mondo Educativo a 
Roma si è svolto dal 27 ottobre al 1° 
novembre 2025, e l’incontro specifico 

con gli educatori è avvenuto venerdì 31 
ottobre 2025 in Piazza San Pietro con 
Papa Leone XIV, che ha parlato di paro-
le chiave per l’educazione: interiorità, 
unità, amore e gioia. Ho avuto la netta 
sensazione che non fossero concetti 
astratti, ma indicazioni concrete per 
chi ogni giorno vive la scuola tra aule, 
registri, interrogazioni e fatiche quoti-
diane. L’educazione non si esaurisce in 
una lezione o in un voto, ma nasce dalle 
relazioni, dall’ascolto e dalla capacità 
di far emergere il senso di ciò che si 
studia, valorizzando anche le piccole 
scoperte quotidiane.
Da docente, mi sono sentito interpellato 
non solo sul che cosa insegno, ma so-
prattutto sul come e sul perché educare 
oggi. Le parole del Papa mostrano che 
la scuola non è un semplice luogo di 
trasmissione di nozioni, ma un labora-
torio di pensiero, confronto e crescita 
umana.
Tra i principi richiamati, due in partico-
lare mi hanno colpito: amore e gioia. 
Educare è innanzitutto un atto d’amore: 
non un sentimento vago, ma una scelta 
esigente che richiede di prendersi cura 
dell’altro nella sua interezza. Insegnare 
Filosofia e Storia significa accompa-
gnare i ragazzi nelle grandi domande 
della vita: chi sono, che senso ha ciò 
che vivo, come si intrecciano libertà e 
responsabilità, giustizia e felicità. At-
traverso filosofi credenti o non credenti, 
o pagine di storia antica o contempo-

ranea, mostro come il passato continui 
a interrogare il presente e il vissuto di 
ciascuno, stimolando curiosità e consa-
pevolezza.
La scuola funziona davvero quando 
l’aula è uno spazio di dialogo autentico, 
dove studenti e insegnanti pensano in-
sieme e si confrontano con rispetto, tra-
sformandosi in laboratorio di relazioni e 
crescita collettiva: un’opera corale, mai 
solitaria, in cui ogni contributo arricchi-
sce il percorso condiviso e motiva tutti a 
dare il meglio.
L’amore educativo si esprime ascoltan-
do, riconoscendo fragilità senza etichet-
te, credendo nelle possibilità di ciascu-
no. Questo stile riguarda anche come 
gli adulti vivono la scuola: nei consigli 
di classe e tra colleghi, siamo chiamati a 
costruire relazioni autentiche e fiducia 
reciproca, creando un clima che valoriz-
za l’impegno di ciascuno.
Accanto all’amore, la gioia nasce dalla 
scoperta e dalla partecipazione attiva: 
quando un concetto prende senso, una 
discussione accende il pensiero, una 
domanda apre nuove prospettive. È una 
gioia sobria e profonda che motiva, crea 
legami e rende le lezioni esperienze me-
morabili. Strumenti come l’intelligenza 
artificiale, seppur utili, non possono so-
stituire l’incontro umano: una domanda 
inattesa, un testo filosofico che diventa 
specchio di un vissuto o un evento stori-
co che illumina il presente.
Educare resta, in definitiva, un compito 
profondamente umano. Amore e gioia, 
insieme a interiorità e unità richiamati 
dal Papa, non sono parole astratte, ma 
criteri concreti che guidano il nostro 

modo di stare in classe ogni giorno. 
Accoglierli significa riconoscere che 
l’educazione non è solo un lavoro, ma 
una responsabilità condivisa, capace 
di generare futuro. Significa prender-
si cura delle fragilità e delle domande 
dei ragazzi, stimolare la loro curiosità 
e accompagnarli nella costruzione di 
senso, senza ridurli a semplici risultati.
È nell’incontro quotidiano, nelle di-
scussioni accese ma rispettose, nelle 
domande inattese e negli sguardi che 
si accendono, che la scuola mostra la 
sua forza: un luogo dove le conoscenze 
diventano esperienza, la crescita per-
sonale e collettiva si intreccia e la re-
sponsabilità di chi educa si misura nel 
bene che riesce a generare. Accogliere 
questi valori significa rendere la scuo-
la uno spazio vivo, capace di coltivare 
cittadini consapevoli, pensiero critico, 
empatia e partecipazione al mondo che 
li circonda, trasformando ogni lezione 
in un’opportunità di crescita autentica.



G E N N A I O 2 0 2 66d i o c e s I  /  s p e c i a l e  G i u b i l e i

di Maria Vittoria Calvio

Nella giornata di domenica 14 dicembre 2025 si è svolto 
l’ultimo appuntamento del calendario giubilare dell’an-
no: il Giubileo dei detenuti, al quale ha aderito anche 

la Diocesi di Cerignola-Ascoli Satriano. Da sempre, infatti, il 

Vescovo Fabio manifesta una particolare attenzione verso i 

fratelli e le sorelle che vivono la condizione della privazione 

della libertà. 

Il Vangelo proclamato in quella domenica si apriva con l’im-

magine di Giovanni Battista in carcere, spunto centrale dell’o-

melia. Sua Eccellenza ha invitato l’assemblea a riflettere sulla 

figura di Giovanni, uomo di fede attraversato da dubbi e inter-

rogativi, sentimenti che spesso trovano spazio proprio nei luo-

ghi di detenzione. Il Vescovo ha esortato a non rimanere in-

differenti alle voci che giungono dalle carceri, ai turbamenti 

e alle sofferenze di chi vi abita, mettendo in guardia dal ri-

schio di giudizi superficiali e atteggiamenti di superiorità, e 

invitando invece a mettersi nei panni dell’altro. Nella stessa 

giornata ricorreva anche la memoria liturgica di San Giovanni 

della Croce, il quale fu incarcerato ingiustamente per un pe-

riodo della sua vita. La testimonianza del Santo, che proprio 

durante la prigionia diede vita ad alcune delle sue opere più 

importanti, tra cui La notte oscura dell’anima, è stata propo-

sta come esempio di forza spirituale e speranza, anche nelle 

situazioni più difficili.

Il Giubileo dei detenuti, per la diocesi, non si è però limitato 
alla sola giornata del 14 dicembre. Nelle settimane prece-
denti, numerose comunità parrocchiali hanno aderito a una 
raccolta di beni di prima necessità e di indumenti destinati 
ai detenuti. Su indicazione di padre Edoardo, cappellano della 
Casa circondariale di Foggia, quasi tutte le parrocchie dio-
cesane hanno risposto con grande generosità, raccogliendo 
una significativa quantità di materiale da donare a chi si tro-
va in difficoltà.
Inoltre, domenica 21 dicembre, il Vescovo ha fatto visita ai de-
tenuti della Casa circondariale di Foggia, in occasione della 
consueta visita natalizia. Ad accompagnare Sua Eccellenza è 
stata una rappresentanza dell’équipe giovani di Azione Cat-
tolica, insieme al Presidente diocesano. Proprio da alcuni di 
questi giovani è stata partorita l’idea di fare qualcosa di più  
concreto per i detenuti, dopo aver accolto la provocazione 
del Vescovo Fabio durante una delle sue omelie. Così, durante 
i giorni di programmazione del calendario diocesano di Azio-
ne Cattolica, la proposta del settore era stata la seguente: un 
gesto concreto per far sentire la nostra vicinanza. La proposta 
si è poi materializzata mediante la richiesta di beni alle par-
rocchie e alla creazione di un piccolo dono ma significativo: 
dei semi di girasole, simbolo di speranza e di rinascita.
La celebrazione dell’Eucaristia è stata un momento di profon-
da intensità, capace di toccare il cuore di tutti i presenti. Le 
parole del vescovo sono state parole di incoraggiamento e 
di speranza, un invito ad abbandonare le strade che hanno 
condotto a scelte sbagliate e a guardare al futuro con fi-
ducia, desiderando una vita nuova, lontana da quelle mura. 
Parole, al tempo stesso, cariche di comprensione, perdono 
e amore paterno. Al termine della celebrazione, le giovani 
dell’Azione Cattolica hanno consegnato ai detenuti il picco-
lo dono. Il vescovo ha ricordato come questo fiore, una volta 
sbocciato, sia sempre rivolto verso il sole, segno di Dio che è 
luce, che illumina il cammino e guida verso scelte nuove e 
più giuste. Inconsapevolmente però, anche i detenuti han-
no fatto un loro dono ai giovani, durante lo scambio degli 
auguri natalizi, con sorrisi e strette di mano, hanno regalato 
un momento che porteranno per sempre nel proprio cuore. Il 
gruppo ha fatto ritorno a casa con la consapevolezza di aver 
vissuto un’esperienza preziosa, capace di insegnare che ser-
vono umiltà, fede e coraggio, perché “benché sia notte”, Dio 
non abbandona mai i suoi figli.

“BENCHÈ SIA NOTTE”
IL GIUBILEO DEI DETENUTI E L’ESPERIENZA DEI GIOVANI DI AZIONE CATTOLICA



G E N N A I O 2 0 2 6

L’”ECCOMI” di Maria:
un incontro di fede e ascolto

con MONS. BRUNO FORTE 
NELL’ORATORIO DELLA PARROCCHIA SANT’ANTONIO DA PADOVA, 

UNA SERATA DI MEDITAZIONE E RINNOVAMENTO SPIRITUALE 
GUIDATA DALL’ARCIVESCOVO DI CHIETI-VASTO

7p a r r o c c h i e

di Anna Lieggi

Martedì 2 dicembre, il salone “Don 
Nicola Lanzi” del nostro oratorio 
parrocchiale ha accolto la comu-

nità per un evento di profonda intensità 
spirituale, guidato da Mons. Bruno For-
te, Arcivescovo di Chieti-Vasto. Non si è 
trattato di una semplice conferenza, ma 
di un momento di ascolto e riflessione 
interiore, arricchito dalla presenza del 
nostro vescovo, S. E. Mons. Fabio Ciol-
laro. L’iniziativa è stata resa possibile 
grazie alla passione e all’impegno del 
nostro parroco, don Carmine Ladogana, 
che ha curato l’organizzazione e invitato 
personalmente Mons. Forte, desideroso 
di offrire alla comunità un’occasione di 
crescita nella fede.
Al centro della meditazione, Mons. Forte 
ha posto l’“Eccomi” di Maria, chiave di 
lettura per comprendere la fede cristia-
na. La risposta della Vergine all’annuncio 
dell’angelo non è un gesto passivo, ma 
un atto di libertà che si affida piena-
mente all’opera di Dio. Contemplare 
Maria significa avvicinarsi al cuore del 
mistero cristiano: il suo “sì” inaugura un 
nuovo inizio per il mondo. L’Annuncia-
zione, avvenuta nella semplicità di una 
casa a Nazareth, manifesta la logica 
sorprendente di Dio: scegliere ciò che è 
umile per compiere la salvezza. Maria, 
definita kekaritoméne, non è lodata per 
meriti, ma per la grazia ricevuta.
Un passaggio particolarmente intenso 
ha riguardato il confronto tra Maria e 
Zaccaria. Zaccaria chiede un segno; Ma-
ria chiede come avverrà ciò che le vie-
ne annunciato. Il suo “Eccomi” diventa 

simbolo di una fede che non pretende 
di controllare, ma si lascia guidare dallo 
Spirito. La sua accoglienza non è arren-
devolezza, ma una forza materna, capa-
ce di ricevere la vita e donarla. In lei si 
manifesta un’umanità rinnovata, pronta 
a collaborare con Dio.
Mons. Forte ha poi sottolineato la dimen-
sione ecclesiale del “sì” di Maria: ella 
rappresenta la Chiesa, grembo che ac-
coglie la Parola e dimora dello Spirito. 
La sua verginità diventa uno spazio inte-
riore in cui non prevale il protagonismo 
umano, ma l’azione divina.
Durante la serata, Mons. Forte ha con-
diviso anche aneddoti personali legati 
alla collaborazione con diversi Papi: San 
Giovanni Paolo II, Papa Benedetto XVI e 
Papa Francesco. Questi racconti han-
no offerto uno sguardo vivido sulla vita 
della Chiesa universale. Particolarmente 
toccante è stato il riferimento alle ori-
gini pugliesi del cardinale Corrado Ursi, 
che lo ha ordinato sacerdote, creando 
un legame affettivo con la nostra comu-
nità.
La serata si è conclusa con un invito 
semplice e profondo: imparare da Maria 
uno stile di vita fondato sull’ascolto, 
sulla disponibilità e sull’accoglienza. Il 
suo “Eccomi” non è un episodio isolato, 
ma un modo di essere nel mondo: aper-
ti, fiduciosi, liberi dall’orgoglio e ricchi 
di speranza. Un incontro prezioso, reso 
possibile grazie alla sensibilità pastorale 
di don Carmine, alla partecipazione del 
vescovo Fabio Ciollaro e alla profondità 
spirituale di Mons. Bruno Forte, che ha 
lasciato nella nostra comunità una trac-
cia luminosa e duratura.



G E N N A I O 2 0 2 6

ESSERE MINISTRANTI 
nella parrocchia di Cristo Re
VIVERE IL SERVIZIO NELLA PARROCCHIA SALESIANA

8p a r r o c c h i e

di Flavio Balzano e  Alessio Cortese

“Servite il Signore nella gioia” (Sal. 100,2): questo è 
l’invito che Sua Eccellenza Mons. Fabio Ciollaro ci 
consegnò in occasione della Sua prima visita pasto-

rale, ed è l’impegno dei giovani ministranti nella comunità 
parrocchiale di Cristo Re in Cerignola. Compito impegnativo, 
ma bello, se consideriamo l’invito del Signore a servirlo sem-
pre, e non solo durante la celebrazione eucaristica. Quello del 
ministrante è un habitus da incarnare nella vita. 
Recentemente, papa Leone, in occasione del pellegrinaggio 
giubilare di diversi giovani ministranti francesi, ha affermato: 
“Possano il vostro atteggiamento, il vostro silenzio, la dignità 
del vostro servizio, la bellezza liturgica, l’ordine e la maestà 
dei gesti introdurre i fedeli nella grandezza sacra del Mistero”. 
Con queste poche parole, il papa descrive al meglio la figura 
del ministrante: chiamato da Dio al servizio dei fratelli, egli 
ha come impegno quello di portare la liturgia all’assemblea, 
l’assemblea alla liturgia. E, difatti, ogni celebrazione porta 
dentro di sé il desiderio del popolo di Dio di lasciarsi colma-
re da quell’amore “che sempre arde senza mai estinguersi” 
(Sant’Agostino). Compito del ministrante è quello di vivere ed 
incarnare la Speranza, la virtù teologale che abbiamo risco-
perto durante il Giubileo, l’attesa fiduciosa e certa di ritrovarsi 
un giorno a godere dell’unione piena ed eterna con Cristo.
Preludio di questo abbraccio è il mistero che ogni domeni-
ca celebriamo. La grandezza dell’Eucaristia è tutta qui: Dio 
viene in noi, noi entriamo in Lui. I Santi hanno testimoniato 
questa verità con la loro vita, innamorati del Santissimo Sa-
cramento. I ministranti, attraverso la liturgia, sono chiamati 
a testimoniare ad ogni fratello e sorella, anziano e giovane, 
adulto e bambino, la bellezza di questo Mistero. Sì, è l’Euca-
ristia la nostra “autostrada per il cielo” (San Carlo Acutis). 
Ecco l’essenzialità della presenza dei ministranti nelle cele-
brazioni: l’attenzione, la cura, l’ordine del nostro servizio la-
sciano che i segni ed i simboli della liturgia parlino ai fedeli 
della grandezza di un Dio che si dona tutto a tutti.
Un elemento di particolare bellezza dell’essere ministranti 
risiede nel condividere questa missione con i più grandi, ric-
chi della loro esperienza e saggezza, e con i più piccoli. E 
sono proprio tutti loro la nostra speranza: i più grandi per la 
testimonianza di fede e di servizio di cui ci fanno eredi; i più 
piccoli perché a loro è trasmessa un’eredità grande, immen-
sa, che sono chiamati a ricevere, custodire e trasmettere a 

loro volta. Per questo i ministranti sono focolaio di vocazioni, 
perché si impegnano già nel vivere la prima ed universale vo-
cazione, che è quella alla santità, nel servizio all’altare. Ogni 
ministrante ben formato ha la capacità di mettersi in ascolto 
della Parola, di discernerla nel proprio cuore e di farne tesoro. 
Attraverso il suo servizio, il ministrante impara ad ascoltare, a 
custodire e a fare tesoro di ciò che ascolta: grazie a questo ri-
esce a discernere quello che Dio dice al suo cuore, la chiama-
ta che il Signore gli ha riservato. Una vocazione unica, dunque, 
quella alla santità, che può assumere le forme più disparate: 
fondamentale è mettersi in ascolto e discernere, per poi pren-
dere coraggio e mettersi all’opera perché la vocazione parti-
colare prenda forma e porti i suoi frutti.
L’importanza del nostro ministero (dal latino ministerium, 
“servizio”) ci è trasmessa dai paterni insegnamenti di San 
Giovanni Bosco, fondatore della Famiglia Salesiana, alla cui 
guida è affidata la nostra parrocchia. Frutto di questi suoi in-
segnamenti è l’esempio del piccolo San Domenico Savio, un 
giovane ragazzo che fece della sua alba, profumata d’incen-
so e sporca del terreno del cortile, un meraviglioso abito per 
il Signore.
Scegliamo di vivere così. Scegliamo di vivere la nostra vo-
cazione al servizio dei fratelli, accompagnati da Maria sulla 
strada della santità.



G E N N A I O 2 0 2 6

CULLE VUOTE e portafogli anche:
perchè fare figli è diventato 

un atto di eroismo
QUANDO LA SPERANZA HA BISOGNO DI SERVIZI, LAVORO E COMUNITÀ

9a z i o n e  c a t t o l i c a

di Nicola Ciciretti

Ogni anno, quando l’ISTAT pubblica i dati sulle nascite in 
Italia, assistiamo al solito rituale: titoli allarmistici, po-
litici che promettono bonus, sociologi che parlano di 

“Paese per vecchi”. Poi, dopo qualche giorno, il silenzio torna 
a calare. Intanto, nelle nostre città, gli asili chiudono per man-
canza di iscritti e le culle restano vuote.
Il tema dell’inverno demografico è forse la sfida più cocente 
per chi, come noi Chiesa e Azione Cattolica, ha a cuore il 
futuro della polis. Ma, per affrontarlo, dobbiamo avere il co-
raggio di dire una verità scomoda: oggi, in Italia, mettere al 
mondo un figlio è diventato un atto di eroismo economico e 
sociale. E non dovrebbe esserlo.
Si sente spesso dire che i giovani d’oggi sono egoisti, che pre-
feriscono la carriera o i viaggi ai figli. È una narrazione como-
da, ma falsa. I dati ci dicono che il desiderio di genitorialità 
esiste ancora, ma si scontra con un muro di gomma fatto di 
precariato e costi insostenibili. Una coppia giovane che oggi 
desidera un figlio deve fare i conti con stipendi che non cre-
scono da trent’anni e con un mercato del lavoro che vede la 
maternità ancora come un “problema” aziendale e non come 
una risorsa sociale. “Accogliere la vita”, principio cardine del 
nostro essere credenti, diventa difficile se non c’è una so-
cietà che accoglie chi quella vita la genera.
C’è poi un aspetto meno tangibile del danaro, ma altrettan-
to devastante: la solitudine. C’è un famoso proverbio afri-
cano che recita: “Per crescere un bambino serve un intero 
villaggio”; oggi questo suona come una condanna, perché il 
villaggio non c’è più. Le reti familiari si sono allentate, i non-
ni lavorano ancora o sono lontani, e i servizi pubblici sono a 
macchia di leopardo. Le giovani famiglie si trovano spesso 
isolate, chiuse in appartamenti dove la gestione di un neo-
nato diventa un’impresa solitaria e sfiancante. 
Accanto alle difficoltà materiali, c’è un nodo più profondo e 
meno misurabile: un cambiamento culturale che ha reso la 
maternità e la paternità scelte sempre più complesse. Vivia-
mo in una società che esalta l’autorealizzazione individuale, 
che teme la stabilità come rinuncia e vede nel figlio un rischio 
più che una promessa. La rappresentazione pubblica della 
genitorialità è spesso legata alla fatica, alle rinunce, alla 

perdita di opportunità. In questo contesto, anche una coppia 
motivata può avvertire la paura di non farcela o di essere la-
sciata sola.
Anche la fragilità delle relazioni pesa: legami più instabili, 
maggiore solitudine emotiva, percorsi affettivi incerti. 
La richiesta da avanzare, dunque, come cattolici impegna-
ti nel sociale, non è l’elemosina dei bonus una tantum, ma 
quella di riforme strutturali. Servizi, non solo bonus: asili nido 
gratuiti e accessibili a tutti sono l’unica vera politica di conci-
liazione vita-lavoro; lavoro stabile: non si fanno progetti di vita 
a lungo termine con contratti a tre mesi; parità reale: finché 
la cura dei figli sarà carico quasi esclusivo delle donne, spesso 
costrette a dimettersi, la natalità non ripartirà. Il congedo di 
paternità obbligatorio ed esteso è una battaglia di civiltà che 
dovremmo sostenere.
Ma non possiamo limitarci a puntare il dito contro “il governo”. 
Le nostre comunità devono farsi un esame di coscienza. Sono 
davvero luoghi “a misura di famiglia”? Siamo capaci di crea-
re reti di mutuo aiuto tra famiglie, dove ci si scambia il tem-
po, i passaggi, l’ascolto? O siamo solo luoghi dove si portano i 
bambini a catechismo e si scappa via? Combattere l’inverno 
demografico significa anche ricostruire quel tessuto uma-
no che fa sentire una giovane coppia meno sola. Significa 
trasformare le nostre parrocchie in quel “villaggio” perduto.
Il futuro dell’Italia non si gioca sugli slogan, ma sulla capacità 
di tornare a sperare. E la speranza, oggi, ha bisogno di asili 
nido, contratti giusti e una comunità che ti dica: “Non sei solo”.



G E N N A I O 2 0 2 6

LA FAMIGLIA, seme di speranza
CELEBRATI GLI ANNIVERSARI DI MATRIMONIO NELLA FESTA DELLA SANTA FAMIGLIA

10a z i o n e  c a t t o l i c a

di Concetta Piazzolla

La famiglia è un dono prezioso e per i 
cristiani rappresenta il primo luogo in 
cui si impara ad amare, a rispettare e 

a vivere la fede. La Sacra Famiglia di Na-
zareth è il modello perfetto di ogni fami-
glia cristiana, fondata sull’amore, sulla 
fiducia in Dio e sulla cura reciproca.
Papa Francesco ha spesso ricordato l’im-
portanza della famiglia nella vita delle 
persone e della società. Egli afferma 
nell’Amoris Laetitia: “La famiglia è la pri-
ma scuola dei valori umani, dove si im-
para il buon uso della libertà” (AL 274), 
sottolineando come essa sia il luogo in 
cui si cresce non solo fisicamente, ma 
anche spiritualmente. Guardando alla fa-
miglia di Nazareth, Papa Francesco invita 
a riscoprire la semplicità, il dialogo e la 
preghiera condivisa, anche nelle difficol-
tà quotidiane.
Anche Papa Leone XIV ha più volte sot-
tolineato la centralità della famiglia 
nella società, affermando che “Sono le 

famiglie che generano il futuro dei po-
poli perché sono loro che possono esse-
re segno di pace per tutti, nella società 
e nel mondo” e che “Ai nostri giorni, la 
famiglia ha più che mai bisogno di es-
sere sostenuta, promossa, incoraggiata 
con la preghiera e con l’azione sociale 
pronta a soccorrerne i bisogni”.
In occasione della Festa della Famiglia, 
l’Azione Cattolica Diocesana, lo scorso 
27 dicembre, ha voluto celebrare, presso 
la Chiesa di San Domenico a Cerignola, le 
coppie che nel 2025 hanno festeggiato 
il primo anno di matrimonio o un lustro. 
La Santa Messa è stata presieduta da don 
Giuseppe Ciarciello, assistente diocesano 
del Settore Adulti di Azione Cattolica, e 
ha rappresentato un momento di racco-
glimento e di gratitudine in cui gli sposi 
hanno potuto rinnovare, davanti a Dio e 
alla comunità, il senso del loro percorso 
condiviso e il valore del sacramento del 
matrimonio come dono e vocazione.
È stata un’opportunità preziosa per pro-
clamare la fiducia nel Signore e per af-

fidare a Lui il futuro delle famiglie, nella 
certezza che Egli continua a camminare 
accanto a ogni coppia.
La presenza di coniugi giovani e più 
adulti ha permesso di vivere concreta-
mente l’esperienza della Chiesa “fami-
glia di famiglie”.
Al temine della celebrazione la coppia 
responsabile dell’Area Famiglia e Vita di 
AC, Antonio Palieri e Angela Dipasquale, 
ha presentato il Progetto per le famiglie 
e proposto un laboratorio da attuare nel 
corso del 2026. 
La messa è stata seguita da un momen-
to di condivisione e di festa vissuto con 
gioia e fraternità.
Con questa celebrazione l’Azione Catto-
lica ha voluto rinnovare il proprio impe-
gno a camminare insieme alle famiglie, 
seme di speranza nella nostra realtà, 
nella certezza che “L’avvenire dell’umani-
tà passa attraverso la famiglia! È dunque 
indispensabile e urgente che ogni uomo 
di buona volontà si impegni a salvare e 
promuovere i valori e le esigenze della 
famiglia” (Familiaris Consortio, 86).



G E N N A I O 2 0 2 6

Un segno concreto
di GIUSTIZIA E CARITÀ

L’AZIONE CATTOLICA AVVIA IL PATROCINIO LEGALE GRATUITO

11a z i o n e  c a t t o l i c a

di Diletta Dirienzo

In un tempo storico segnato da fragilità sociali, difficoltà eco-
nomiche e crescenti disuguaglianze, la Presidenza diocesana 
di Azione Cattolica sceglie di rispondere con un gesto con-
creto di prossimità e servizio: l’avvio di un’iniziativa di patro-
cinio legale gratuito rivolta a persone e famiglie che vivono 
situazioni di difficoltà.
Il progetto nasce dal desiderio di rendere operante il Vangelo 
nella vita quotidiana, traducendo l’impegno associativo in un 
servizio reale a tutela dei diritti. “Imparate a fare il bene, ri-
cercate la giustizia” (Is 1,17): questa Parola biblica diventa il 
cuore ispiratore di un’azione che unisce fede, responsabilità 
civile e attenzione ai più fragili. La giustizia, quando è acces-
sibile a tutti, diventa strumento di dignità, libertà e speran-
za.
Grazie alla collaborazione con lo Studio Legale Spicciariello 
e alla disponibilità dell’avvocata Antonella Spicciariello, sarà 
possibile accedere a una consulenza professionale qualifica-
ta in diversi ambiti del diritto: diritto di famiglia e minorile, 
diritto assistenziale e previdenziale, risarcimento danni, di-
ritto civile e diritto del lavoro. Un sostegno prezioso per chi, 
spesso, rinuncia a far valere le proprie ragioni per mancanza 
di risorse economiche, informazioni adeguate o per il timore 
di affrontare un percorso giudiziario.
Con questa iniziativa l’Azione Cattolica rinnova la propria 
vocazione a essere presenza viva nel territorio, attenta alle 
ferite sociali e capace di farsi carico delle difficoltà concrete 
delle persone. Non si tratta solo di offrire un servizio tecnico, 
ma di testimoniare una Chiesa che cammina accanto a chi è 
in difficoltà, condividendo pesi e responsabilità.
Il patrocinio legale gratuito diventa così un segno tangibile di 
carità incarnata, che restituisce fiducia a chi si sente solo o 
schiacciato da situazioni più grandi di sé. In un contesto in cui 
lavoro precario, fragilità familiari e disuguaglianze giuridiche 
segnano profondamente la vita quotidiana, questa proposta 
rappresenta una risposta concreta e coraggiosa.
Un sentito ringraziamento viene rivolto dalla Presidenza 
diocesana di Azione Cattolica all’avv. Antonella Spicciariello 
per la generosità, la sensibilità e la disponibilità dimostrate. 
Mettere la propria competenza professionale al servizio degli 
ultimi è una testimonianza alta di impegno cristiano e civile, 
che rende il lavoro strumento di giustizia e bene comune.
L’invito rivolto ai Presidenti parrocchiali e ai Responsabili di 

settore, è quello di farsi promotori attivi di questa opportunità 
all’interno delle comunità, diffondendo l’iniziativa tra gruppi, 
famiglie e singole persone che potrebbero trarne beneficio. 
È anche attraverso scelte come questa che la Chiesa rende 
visibile la propria vicinanza a chi attraversa momenti com-
plessi.
In un territorio che conosce da vicino le difficoltà sociali e 
lavorative, questa proposta si configura come un segno di 
speranza e un richiamo alla corresponsabilità. La giustizia, 
quando viene condivisa e resa accessibile, diventa davvero 
uno strumento di pace.
Per informazioni e richieste si può fare riferimento ai contatti 
presenti nella locandina.
Un piccolo seme gettato nel terreno della solidarietà che, 
anche nel nuovo anno, può generare frutti di fiducia, tutela 
e dignità.



G E N N A I O 2 0 2 6

C’era una volta la guerra:
verso la GIORNATA DELLA PACE

12a z i o n e  c a t t o l i c a

di Francesca Pia Sorbo

“In un tempo ca-
ratterizzato da 
tanti conflitti che 

costituiscono quasi una 
guerra mondiale a pez-
zi, come spesso l’ha de-
finita papa Francesco, 
crediamo che l’impe-
gno per la promozione 
della pace, tema a cui 
l’AC dedica da sempre il 
Mese di gennaio, debba 
diventare ancora di più 
un impegno prioritario 
dell’associazione tutta 
che possa anche tradur-
si in proposte aperte alle 
città e alle istituzioni e 
costruite insieme all’in-
tera comunità”. 
Da queste parole at-
tente del Documento 
Assembleare, proprie 
di chi legge i segni dei 
tempi, è scaturita l’idea 
e la volontà di mettere la 
Pace in Azione. Si svol-
gerà infatti Domenica 
18 Gennaio la Giornata 
della Pace diocesana, 
promossa dall’Azione 
Cattolica.  
In questa prospettiva, la 
pace non viene presen-
tata come una semplice 
assenza di conflitti, né 
come il risultato di equi-
libri politici o strategie 
diplomatiche, ma come 
un dono che affonda le 
sue radici nel Vangelo. È 
la pace che Cristo stesso 
consegna ai suoi disce-
poli, una pace diversa da 
quella del mondo, capa-
ce di abitare i cuori, sa-
nare le ferite e generare 
relazioni nuove. Richia-

mare la pace di Cristo 
significa riconoscere 
che solo a partire dalla 
conversione personale e 
comunitaria è possibile 
costruire cammini au-
tentici di riconciliazione, 
giustizia e fraternità, ca-
paci di trasformare an-
che le strutture segnate 
dalla violenza e dalla di-
visione.
La giornata si svolgerà 
presso il Teatro “S. Mer-

cadante” di Cerignola, 
dove i partecipanti si ri-
troveranno per vivere un 
momento di preghiera 
ecumenica, in comunio-
ne con le Chiese sorelle 
presenti sul territorio. Un 
segno concreto di unità 
e dialogo, che richiama 
il valore dell’ecumeni-
smo come cammino 
condiviso anche nella 
costruzione della pace.
A seguire, andrà in sce-

na lo spettacolo teatrale 
“C’era una volta la guer-
ra”, a cura de Il Teatro di 
Emergency. Attraverso 
fatti storici, personaggi 
emblematici, dialoghi, 
canzoni e riflessioni, lo 
spettacolo ripercorre 
gli eventi degli ultimi 
decenni per mostrare 
come la guerra non sia 
un destino inevitabile, 
ma una realtà che ri-
guarda tutti da vicino: il 

nostro benessere, il no-
stro futuro, il pianeta.
Lo spettacolo sarà gra-
tuito per tutti in modo 
che adulti e ragazzi 
possano, sollecitati dal-
le maestranze teatra-
li, soffermarsi per una 
riflessione attenta al 
tema centrale. La scelta 
di affidare al linguaggio 
teatrale una riflessione 
sulla guerra e sulla pace 
risponde all’esigenza di 
parlare in modo diret-
to e coinvolgente so-
prattutto alle giovani 
generazioni. Il teatro 
diventa così uno spazio 
educativo, capace di 
interrogare le coscienze 
e di suscitare domande 
profonde, andando oltre 
la cronaca e restituen-
do umanità alle storie 
segnate dalla violenza e 
dal conflitto.
Il risvolto ecumenico di 
cui sopra si è fatto cen-
no, si inserisce nel solco 
delle parole magisteriali 
di papa Leone che sin 
dalla sua elezione al so-
glio pontificio, ha avuto 
parole forti sulla  pace, 
dichiarando che “Solo 
la pace è santa. Basta 
guerre”, sottolineando 
la distruzione bellica e 
che anche l’ecumene 
si promuove attraverso 
dialoghi e gesti concreti, 
come fatto nell’incontro 
con il Patriarca di Co-
stantinopoli, l’attenzione 
alla pace è un cammino 
che richiama anche l’u-
nità di tutti i cristiani, “In 
Illo Uno Unum”, come 
riportato nello stemma 
del pontefice. 



G E N N A I O 2 0 2 6

“VERSO L’ALTO”: l’esperienza
di un’educatrice al Convegno 
nazionale di Azione Cattolica

TRA LE SFIDE DEL FUTURO E LE ANSIE DI UNA SOCIETÀ SEMPRE PIÙ CONFLITTUALE, 
IL RACCONTO DI CHI CREDE CHE SOLO L’INCLUSIONE RAPPRESENTI 

UN CONCRETO MONITO PER ARRICCHIRE LE NOSTRE ESISTENZE.

13a z i o n e  c a t t o l i c a

di Mariella Lionetti

Dal 5 al 7 dicembre scorsi, insieme ad altri responsabili di AC, 
ho preso parte al convegno nazionale per educatori e ani-
matori organizzato dall’Azione Cattolica e intitolato “Verso 

l’Alto. Per una scelta educativa fedele al Vangelo e alla vita” 
(PlayHall, Riccione), esperienza di crescita condivisa con oltre 
1700 partecipanti provenienti da tutte le diocesi italiane.
Sapevo a cosa andavo incontro, avendo già partecipato a molte 
iniziative di Azione Cattolica, ma lo stupore e la gioia provate 
durante questo evento mi hanno lasciato un’emozione forse irri-
petibile. Siamo partiti con tante aspettative, nessuna delle quali 
disattesa. Siamo rientrati col cuore pieno di letizia, consapevoli 
di aver partecipato a un’occasione impareggiabile per solida-
rietà e reciprocità.
Quello di Riccione era un momento che aspettavo da tempo, sa-
pendo nel mio cuore che stavo andando incontro a una circo-
stanza unica per spiritualità e arricchimento personale.
Una veglia, due plenarie unitarie, tre incontri di settore (giovani, 
adulti e ACR), dodici mini convegni con 24 relatori di alto livel-
lo, oltre a ospiti molto significativi nelle altre plenarie allestite: 
il convegno è stato alimentato dallo spirito familiare che solo 
Azione Cattolica riesce a generare ed è stato sublimato dal com-
movente entusiasmo di giovani e ragazzi, desiderosi di confron-
tarsi, misurarsi e migliorarsi a vicenda.
Un viaggio dentro il viaggio, un percorso di conoscenza indivi-
duale dentro quella collettiva, un cammino di incontro con l’al-
tro, compiuto in perfetta armonia con sé stessi e con gli altri.
Siamo passati dalle riflessioni sulla vocazione alla missione del 
servizio educativo, per arrivare alla prevenzione e all’attenzio-
ne – da tenere sempre alta – per scongiurare episodi di abusi 
su minori e adulti vulnerabili. Inoltre abbiamo affrontato le do-
dici tematiche proposte dai mini convegni, legate al Progetto 
formativo di Azione Cattolica e destinate a una scelta educa-
tiva coinvolgente, spirituale, generativa, incarnata, inclusiva, 
lenitiva, democratica, critica, ecclesiale, fedele e creativa. 
Questi incontri, in modo particolare, si sono rivelati una grande 
opportunità di crescita, sia per la profondità delle tematiche di-
scusse sia per le straordinarie competenze dei relatori.
Personalmente mi sono concentrata su giovani e giovanissimi, 
provando a immedesimarmi in loro – come madre, donna ed 
educatrice – e nel mondo che li circonda: cosa provano, di cosa 
nutrono i loro cuori e i loro pensieri, cosa passa per le loro menti 
e quanto la figura di un educatore di Azione Cattolica riesca a in-

cidere costruttivamente nelle fragilità di un’adolescenza messa 
a dura prova da una società – più in generale, da un’epoca – che 
genera inquietudine e solitudine.
Ho scelto di dedicarmi ai minori, cercando di cogliere appieno gli 
insegnamenti e l’esperienza trasmessi dal mini convegno sull’in-
clusività, che ho vissuto come un monito per migliorare la mia 
percezione della diversità, intesa come unica ricchezza possibi-
le, e dell’accoglienza dell’altro, come costruzione di una comuni-
tà in cui nessuno è lasciato indietro e in cui tutti possono trovare 
spazio e ascolto.
Un invito al “sogno” di un’esistenza migliore, come nelle pa-
role di Luigi Russo (dirigente psicologo presso l’unità operativa 
complessa di Neuropsichiatria Infantile all’Asl Taranto e direttore 
scientifico del centro educativo Ambarabà di Lecce), secondo 
il quale “una società ideale sta all’inclusione come un cerchio 
perfetto”.
Sono rientrata a casa motivata, con il desiderio di tornare a fare 
qualcosa di utile per gli altri e con la consapevolezza di quanto 
il nostro impegno sia indispensabile per questi ragazzi, verso i 
quali abbiamo contratto un debito morale inderogabile.
Io ci sto. Io ci provo.



G E N N A I O 2 0 2 6

Il RESPIRO DELLA VITA:
tra accoglienza e rifiuto
SECONDA PARTE

14m e d i c i  c a t t o l i c i

di Libera Falcone

Proseguendo il percorso avviato nel primo articolo, l’inter-
vento del Dott. Scopelliti ha reso l’aula muta. Esperienza 
di vita, vita vera, vita vissuta. Tra rievocazioni di storia 

passata ed excursus sulla fecondazione assistita spinta ai li-
miti in alcuni paesi esteri, il focus resta sempre lo stesso: la 
dignità della persona, della madre e dell’embrione.
L’uomo si vanta di poter creare la vita, ma poi non sa più come 
utilizzarla. Il paradosso della scienza, della tecnica e dell’evo-
luzione ci porta in Italia ad avere circa 8 mila embrioni crio-
conservati, di cui 6 mila risultano abbandonati e secondo la 
Legge 40 non altrimenti utilizzabili.
È lecito avere embrioni congelati in uno stato di eterno 
abbandono? Già Papa Francesco nel 2005, in un atto di 
estrema accoglienza della vita, rappresentando una Chiesa 
che è Madre, propose l’adozione prenatale degli embrioni 
orfani nel rispetto della dignità. È lecito pensare che senza 
l’alito di vita di Dio quegli embrioni non si sarebbero mai potuti 
formare? Al momento in Italia nulla di concreto, ma solo pro-
poste di legge in attesa di essere accolte o rifiutate.
Proposte di legge anche per la sperimentazione sugli embrio-
ni non ritenuti idonei grazie alla diagnosi pre-impianto (PGD), 
perché portatori di alterazioni cromosomiche o genetiche non 
compatibili con la vita o compatibili con una vita difficoltosa 
tra sindromi e malformazioni. La PGD ha preso sempre più pie-
de. Consentita dalla Legge 40 per casi selezionati, è diventata 
strumento di selezione nelle coppie infertili che ricercano la 
causa della sterilità nell’inadeguatezza degli embrioni. Poche 
cellule esterne che andrebbero a creare la placenta, tolte da 
un pool di 150 cellule, vengono analizzate al fine di cercare 
l’embrione perfetto da impiantare e creare così una selezione 
di individui perfetti per poter accedere allo step successivo, 
ritornare alla madre.
La scienza si sta spingendo oltre fino ad assumere i caratteri 
dell’eugenetica? Vogliamo creare una generazione di indivi-
dui perfetti pensando che non si ammaleranno mai? Chiarifi-
catore l’intervento della Dott.ssa Carmela Fiore che, dati alla 
mano, ha mostrato come queste tecniche siano utilizzate allo 
scopo non di selezionare l’essere perfetto, ma di individuare 
l’embrione “potenziale” portatore di gravi patologie cromoso-
miche e/o genetiche. Diverso è il caso della diagnosi prenata-

le, che permette di individuare precocemente nel I trimestre 
di gravidanza, sia mediante ecografia che tramite esami non 
invasivi (DNA fetale) e invasivi (villocentesi, amniocentesi) 
gravi malformazioni e/o alterazioni cromosomiche–genetiche 
che consentiranno alla donna di effettuare un’interruzione 
terapeutica della gravidanza oltre il 90° giorno, sotto la tutela 
della legge 194.
E il congresso si conclude con un’altra sfaccettatura del tema 
principale, l’accoglienza dell’altro nella vita di tutti i giorni, 
nel nostro mestiere di medici, sacerdoti, psicologi, ostetriche.
La Dott.ssa Santodirocco, psicologa presso il consultorio di 
Manfredonia, con la sua dolcezza e professionalità ha aperto 
una finestra sulla vita di chi si sente rifiutata dopo aver preso 
la decisione di abortire. Tante storie con dietro diversi vissuti 
spingono una donna a compiere un gesto di rifiuto della vita 
così estremo come l’aborto, non senza conseguenze psicolo-
giche. Ma chi siamo noi per giudicare? Se la Chiesa accoglie 
tutti, perché non dovremmo farlo anche noi? Accogliere vuol 
dire ascoltare, comprendere senza dare giudizi, essere em-
patici col dolore della mamma che viene da noi, non restare 
indifferenti trincerandoci dietro la scelta dell’obiezione di co-
scienza.
E infine la toccante relazione sulla violenza ostetrica, pre-
sentata da Daniela Di Leo, una delle prime ostetriche che ha 
portato nella nostra sala parto il privilegio di partorire nel si-
lenzio, nella serenità delle luci soffuse, nel rispetto della vita 
che arriva tra mani amorevoli, capaci di trasformare paure e 
ansie della neo mamma nell’amore puro e nella forza che solo 
il respiro della vita è in grado di portare con sé.



G E N N A I O 2 0 2 6

Oltre il FRENETICO ATTIVISMO
RITIRO DI AVVENTO PER LE FAMIGLIE

15p a s t o r a l e  f a m i l i a r e

di Francesco Buchicchio

Ospiti delle suore claris-
se del Monastero San 
Luigi di Bisceglie, diver-

se famiglie provenienti dalle 
parrocchie della diocesi, si 
sono ritrovate il pomeriggio 
del 13 Dicembre, per vivere il 
Ritiro di Avvento organizzato 
dall’Ufficio diocesano di Pa-
storale Familiare.
Un semplice pomeriggio nel 
tempo di Avvento, - lontano 
dal frenetico attivismo (cosi 
definito da Papa Leone XIV 
nell’udienza generale del 17 
dicembre in Piazza San Pie-
tro) dei preparativi delle fe-
ste, che svuota il significato 
del Natale fino a deludere 
e offuscare l’accoglienza di 
Gesù – caratterizzato dalla 
meditazione e dalla comu-
nione fraterna; un tempo 
propizio per fermarsi e “sta-
re”, gustando l’attesa pazien-
te tipica di questo periodo, 
estranea alla vita di tutti i 
giorni. 
Dopo i saluti e il momento 
di accoglienza, mentre i figli 
hanno trascorso il pomerig-
gio in amicizia, il gruppo dei 
genitori si è raccolto nella 
cappella del monastero per 
vivere i due momenti di me-
ditazione, intervallate dalla 
preghiera comunitaria del 
Vespro.
Dando ancora seguito alla 
lettera pastorale del vesco-
vo Fabio, l’ufficio di Pasto-
rale Familiare ha scelto per 
il tema della riflessione, di 
guardare alla Parola di Dio 

messa in relazione alle pa-
role umane, cioè quelle che 
caratterizzano le relazioni 
familiari e che fanno parte 
del linguaggio della famiglia 
di oggi, per scoprire quanto 
Essa stessa sia “Maestra di 
buone parole”, capace di va-
lorizzare il dialogo tra i geni-
tori e tra genitori e figli. 
Nella prima parte, la dott.ssa 
Valeria Papagno, psicologa 
e membro della commissio-
ne diocesana di pastorale 
familiare, ha aiutato i co-
niugi a riflettere sulla pro-
pria esperienza coniugale e 

familiare e sull’importanza 
di essere per i figli fonte di 
un linguaggio fatto di cura e 
rispetto. Da qui la necessità 
di crescere nella capacità di 
riflettere su sè stessi, di tene-
re sempre a mente la propria 
storia personale, riferendosi 
all’educazione ricevuta nella 
famiglia d’origine ed even-
tualmente correggerne alcu-
ni aspetti critici. 
Dopo la preghiera del Vespro, 
suor Ludovica ha coinvolto 
tutti nel racconto di alcuni 
aneddoti della sua vita, at-
traverso i quali ha ben spie-

gato come la Parola di Dio ha 
contribuito alla sua crescita 
umana e relazionale. Duran-
te il suo intervento ha detto: 
“Quanto mi ha fatto bene la 
Parola di Dio per imparare a 
parlare”, significando proprio 
quanto il rapporto con Essa 
può condurre chiunque verso 
una trasformazione di amo-
revolezza e di misericordia, 
predisponendo all’ascolto e 
all’accoglienza dell’altro. Una 
Parola Viva che da forma al 
nostro essere persone in re-
lazione. 



G E N N A I O 2 0 2 616p a s t o r a l e  g i o v a n i l e  e  v o c a z i o n a l e

di Rosanna Mastroserio

Lo scorso 7 dicembre, vigilia della so-
lennità dell’Immacolata Concezione, 
decine di giovani ragazze e ragazzi si 

sono messi in cammino insieme, con gio-
ia e fiducia, diretti verso il Santuario de-
dicato a Maria S.S. di Ripalta, dove l’icona 
della Santa Patrona è conservata durante 
il periodo invernale. Partiti dal Piano delle 
Fosse alle ore 9, i giovani hanno percor-
so insieme un cammino “del cuore”, per 
mettersi in ascolto di Dio, degli altri, di 
sé stessi, per scoprire la vocazione che 
abita in ciascuno di loro.
A guidare i loro passi, il brano del Vangelo 
di Luca sull’annuncio dell’angelo Gabriele 
a Maria, il racconto di un Dio che chiama 
e di Maria che risponde con il suo “sì”, 
senza riserve, nonostante i dubbi e le in-
comprensioni.
Durante il percorso, i partecipanti han-
no vissuto anche momenti di silenzio, 
accompagnato unicamente dal rumore 
dei passi sull’asfalto, in preparazione al 
successivo esame di coscienza guidato, 
suddiviso in quattro tappe: l’analisi del 
rapporto con sé stessi, con il prossimo, con 
i beni materiali, con Dio.
Durante il percorso, i giovani hanno spe-
rimentato che la vocazione non è un 
traguardo da raggiungere, una meta de-
finita, ma un cammino da vivere. E spes-
so, come Maria, occorre semplicemente 
fidarsi di Dio.

Con la lettura del passo della Genesi sulla 
chiamata di Abramo, i giovani pellegrini 
hanno anche ricevuto un altro esempio di 
fede, un uomo che ha risposto sì alla chia-
mata di Dio ed è partito. Partire, anche 
senza vedere la strada; fidarsi anche sen-
za certezze. Non serve avere tutto chiaro, 
basta iniziare!
“Non ti accontentare di vivere alla giorna-
ta, non guardare la vita dal balcone. Entra 
in essa, lascia un segno. La tua vocazione 
è servire con gioia, dove sei e come sei.”, 
così Papa Francesco si rivolge ai giovani 
nell’esortazione apostolica Christus vivit.
Durante il percorso verso il Santuario, i 
giovani hanno anche cantato e pregato 
insieme, con gioia e fede. 
Giunti al Santuario, i giovani hanno incon-
trato il Vescovo, Mons. Fabio Ciollaro, che 
ha presieduto la celebrazione eucaristica. 
“Il grano buono è la nostra vita, come il 
Signore la desidera, non come paglia, 
senza consistenza, senza valore nutriti-

vo, inconcludente”, ha spiegato il Vescovo 

ai giovani presenti, ricordando le figure 

esemplari dei giovani Santi Pier Giorgio 

Frassati e Carlo Acutis, che hanno accol-

to la chiamata del Signore e hanno fat-

to della loro vita un grano molto buono. 

Occorre perciò rispondere con sincerità 

alla domanda vocazionale più importante: 

in che modo posso essere io grano buono 

per gli altri? A cosa voglio puntare? 

Arricchiti dal cammino insieme, dalle pa-

role del Vescovo e dall’incontro con Maria 

SS. di Ripalta, i giovani hanno fatto ritorno 

alla loro quotidianità, ma con rinnovato 

entusiasmo, consapevoli che questa è una 

delle tante tappe alla ricerca della voca-

zione che l’equipe dell’Ufficio di pastorale 

giovanile ha in serbo per loro.

VENIAMO DA TE, Maria
PELLEGRINAGGIO VOCAZIONALE DEI GIOVANI 
VERSO IL SANTUARIO DIOCESANO MARIA SS DI RIPALTA



G E N N A I O 2 0 2 6

DEMOCRAZIA alla deriva?

17c h i e s a  e  s o c i e t à

Fra Antonio Belpiede ofm cap

Il suffragio universale, maschile e femminile, è giunto appe-
na settant’anni fa, il 2 giugno 1946. Quello solo maschile era 
arrivato il 1912 garantendo il diritto di voto a tutti i maschi 

sopra i trent’anni, senza le vecchie distinzioni di censo e istru-
zione. Il 1918 la legge estese il diritto, abbassando l’età minima 
a 21 anni. È presumibile che la tempesta sanguinosa del primo 
conflitto mondiale abbia giocato a favore di questo amplia-
mento. Risulta davvero ipocrita mandare i giovani sotto i 
trent’anni a farsi massacrare sul fronte e non ritenerli capa-
ci di votare. In ogni caso non s’era poi votato molto durante il 
fascismo e in quale modo poi. Gli storici sottolineano il 6 aprile 
1924 come le ultime elezioni prima della dittatura. In effet-
ti si celebrarono sotto un clima di intimidazione denunciato 
da molti. La veemenza delle proteste fu forse una delle cause 
che portarono all’omicidio dell’onorevole Giacomo Matteotti. 
La democrazia ha i suoi martiri.
Per votare liberamente dovemmo aspettare la caduta del 
fascismo, gli americani e il referendum istituzionale. E an-
che le donne furono finalmente ritenute capaci di pensare, 
giudicare, decidere. Il 10 marzo 1946 votarono per le ammi-
nistrative, delle donne furono elette e ci furono i primi sin-
daci donna. Il 2 giugno tornarono ai seggi per scegliere tra 
monarchia e repubblica e votare i deputati alla Costituente. 
Il film C’è ancora domani (2023), co-sceneggiato, diretto e 
interpretato da Paola Cortellesi traduce in modo drammati-
co l’ansia di riscatto di una povera casalinga romana in quel 
fatidico 1946. Vittima di un marito violento, lusingata da un 
meccanico che ne è innamorato e le propone di fuggire, Delia 
si ritrova alla fine stretta in un manipolo di donne che si accal-
cano innanzi al seggio per votare. Ha in mano la sua scheda 
elettorale, come la spada nelle mani di Giuditta che decapita 
Oloferne. Il simbolismo è potente. Poter decidere tra i Savoia 
e la Repubblica conferisce potere alle donne. Sono cittadine 
come i maschi cittadini, senza più discriminazioni. Ricorda la 
giornalista Anna Garofalo: “Le schede che ci arrivano a casa 
e ci invitano a compiere il nostro dovere, hanno un’autorità 
silenziosa e perentoria. Le rigiriamo tra le mani e ci sembra-
no più preziose della tessera del pane. Stringiamo le schede 
come biglietti d’amore”.
Propongo un volo pindarico violento. Mi chiedo: quante donne 
sono andate a votare nelle recenti elezioni regionali 2025 in 
Veneto, Campania, Puglia? Non riesco a trovare il dato disag-
gregato. Ci contentiamo del dato generale: affluenza in Puglia 
41,48 %. Affluenza nella città di Cerignola… 32,82 %. (Fonte. Eli-
gendo - DAIT - Ministero dell’Interno). Tante donne cioè e tanti 
uomini non sono andati a votare. La partecipazione è stata 
miserabile. Perché?

Le voci di strada affastellano concause: abbassamento qua-
litativo della classe politica, conseguente scetticismo e di-
saffezione. È difficile individuare una rotta logica che faccia 
comprendere questo assenteismo. È come una crisi matri-
moniale: il divorzio non c’è ancora, ma la sua deriva è visibi-
le, non si sente profumo d’amore, ma di grigio logorio, come 
di fiori vecchi che marciscono.
Credo anch’io che il frequente mutamento delle leggi elet-
torali, spesso con intento utilitario, e la qualità dubbia di chi 
concorre abbiano contribuito alla deriva assenteista: elezione 
dopo elezione sempre meno votanti. Difficile sopportare la so-
stanziale espropriazione di diritti della legge elettorale per la 
Camera, detta «Rosatellum»: le liste sono bloccate dai partiti. 
Si può votare il simbolo, ma non esprimere preferenze.
Accanto a ciò, tuttavia, resta la pigrizia di cittadini che non 
ricordano quanto è costato il diritto al voto; che non apprez-
zano le esigenze della democrazia, che non sviluppano re-
silienza di fronte a certi figuri politici. Ci concediamo una 
metafora: gli uomini vacui cercano una donna bella e oca; 
quelli di valore non hanno paura del confronto con una don-
na intelligente, ne sono stimolati. La democrazia è una donna 
bellissima, ma esige attenzione, informazione, impegno. La 
democrazia è “più preziosa della tessera del pane”. Il certifi-
cato elettorale ce lo ricorda.



G E N N A I O 2 0 2 6

AMARE I SACERDOTI 
è sostenerli:
un impegno per la Comunità /1

18c h i e s a  e  s o c i e t à

Sac. Pasquale Ieva

Dalla domenica di Cristo Re alla 
Solennità del Natale di Nostro 
Signore scorsi, in tutte le Par-

rocchie della nostra Diocesi sono 
state raccolte le offerte per il sosten-
tamento di tutti i sacerdoti che svol-
gono la loro missione di evangelizza-
zione in Italia e nel mondo. Sono stati 
giorni di grande impegno da parte dei 
referenti parrocchiali del Sovvenire, 
preposti non solo alla raccolta del de-
naro ma anche a sensibilizzare i fedeli 
verso l’opera che tutti i Sacerdoti e in 
modo particolare verso i nostri che 
svolgono servizio nelle diverse realtà 
parrocchiali. 
Ogni fedele è testimone dell’opera im-
portante e necessaria che loro svolgo-
no a servizio di Dio e della Chiesa, ma 
ogni tanto è giusto anche interessarsi 
della vita e delle necessità di questi 
uomini che hanno risposto alla chia-
mata di Dio ad essere rappresentanti 
e ripresentanti di Lui, Buon e Bel Pa-
store in mezzo al Suo gregge. Sono uo-
mini che hanno messo da parte ogni 
loro interesse per offrire la loro vita nel 
servizio a Dio e ai fratelli, facendo di-
ventare la loro esistenza un dono per 
tutti noi.  
Coloro che frequentano le parrocchie 
e collaborano con loro nelle attività 
pastorali, conoscono bene più di altri 
quali sono le gioie e le sofferenze dei 
sacerdoti, le difficoltà che incontra-
no nella vita personale e nello svol-
gimento del loro Ministero e possono 

attestare quanto la vicinanza e l’at-
tenzione concreta dei fedeli sia loro 
necessaria. Molti dovrebbero com-
prendere come i sacerdoti sono figu-
re centrali nella vita ecclesiale. Sono 
responsabili della celebrazione dei sa-
cramenti, della guida spirituale e della 
promozione della comunità. Tuttavia, 
la loro missione va oltre le funzioni li-
turgiche; essi sono spesso il punto di 
riferimento per i fedeli nei momenti 
di difficoltà, offrendo conforto e sup-
porto morale. Per questo è necessario 
interessarsi di più dei loro pastori, non 
siano solo destinatari e beneficiari del 
loro Ministero, ma che ogni tanto pos-
sano anche farsi domande tipo: come 
il sacerdote vive? Quali sono i suoi bi-
sogni? Come fa a risolve i suoi proble-
mi economici? I soldi dove li prende? 
Riesce a vivere dignitosamente? Chi 
gli assicura il sostentamento? Sono 
tutte domande giuste che ogni buon 
cattolico dovrebbe porsi se veramen-
te ritiene importante la presenza dei 
sacerdoti e dice di voler loro bene. 
Dobbiamo sfatare anche tanti luoghi 
comuni, pregiudizi e notizie errate che 
non favoriscono un aiuto concreto per 
i sacerdoti, anzi contribuiscono sem-
pre più a disinteressarci di loro. Quanti 
conoscono veramente le fonti da cui i 
sacerdoti attingono denaro per il loro 
Sostentamento? Quanti continuano 
ad affermare che i sacerdoti attin-
gono ciò che serve loro per vivere dai 
cestini delle offerte che si raccolgono 
durante le celebrazioni liturgiche? 
Quanti sono convinti che contribuire 

al sostentamento dei sacerdoti signi-
fica arricchire le casse del Vaticano? 
Sembra che molti sappiano tante 
cose sui sacerdoti ma a volte le loro 
conoscenze quasi sempre errate o 
non corrispondenti alla verità. Sono 
diversi anni che il Servizio di Promo-
zione del Sostegno Economico della 
Chiesa cerca di sensibilizzare sempre 
più i fedeli cattolici a conoscere vera-
mente la Chiesa e i suoi Sacerdoti, in-
vitando tutti ad essere corresponsabili 
del bene della Chiesa e nell’assicurare 
ai sacerdoti una giusta retribuzione 
che permetta loro di poter condurre 
una vita dignitosa assicurando nella 
massima serenità lo svolgimento ap-
pieno del loro Ministero. 
Comunione, corresponsabilità, parte-
cipazione, perequazione, solidarietà, 
trasparenza, libertà sono alcuni dei 
valori ecclesiali e civili su cui si fonda 
il sostegno economico alla Chiesa e 
che rendono più ricca spiritualmente 
l’intera comunità. Insieme, sacerdoti 
e laici, sono chiamati a testimoniare 
con la loro vita questi valori e ad am-
ministrare i beni spirituali e materiali 
che la Chiesa possiede. E sono anche 
chiamati, corresponsabilmente, al re-
perimento delle risorse necessarie al 
sostegno della vita e della missione 
della Chiesa. 
Ma da dove deriva il dovere proprio di 
tutti i battezzati di sostenere econo-
micamente la Chiesa? Deriva da una 
precisa idea che il Concilio Vaticano 
II ci ha insegnato: “una Chiesa che è 
manifestazione concreta del miste-



G E N N A I O 2 0 2 619c h i e s a  e  s o c i e t à

ro della  comunione  e strumento per 
la sua crescita, che riconosce tutti i 
battezzati che la compongono una 
vera uguaglianza nella dignità e chie-
de a ciascuno l’impegno della  cor-
responsabilità, da vivere in termini 
di  solidarietà  non soltanto affettiva 
ma  effettiva,   partecipando,  secon-

do  la  condizione e i compiti propri 
di ciascuno, all’edificazione storica e 
concreta della comunità ecclesiale 
e assumendo con convinzione e con 
gioia le fatiche e gli oneri che essa 
comporta” (Sovvenire alle necessità 
della Chiesa. Comunione e correspon-
sabilità dei fedeli, Episcopato Italiano, 

1988). La corresponsabilità verso i 

sacerdoti è un concetto fondamen-

tale che sottolinea l’importanza di un 

impegno collettivo da parte di tutta la 

comunità ecclesiale nel sostenere e 

accompagnare coloro che dedicano 

la loro vita al ministero. 



G E N N A I O 2 0 2 6

La SOLIDARIETÀ

20c u l t u r a

di Donatella Perna

Proseguiamo questo affascinante cammino di riflessione 
e conoscenza della Dottrina Sociale cattolica con il prin-
cipio di solidarietà.

La solidarietà conferisce particolare risalto all’intrinseca 
socialità della persona umana, all’uguaglianza di tutti in di-
gnità e diritti, al comune cammino degli uomini e dei popoli 
verso una sempre più convinta unità. Mai come oggi c’è stata 
una consapevolezza tanto diffusa del legame di interdipen-
denza tra gli uomini e i popoli, che si manifesta a qualsiasi 
livello All’interdipendenza può essere associato il tema clas-
sico della socializzazione, che non è un processo automatico 
o deterministico ma una creazione degli uomini, che restano 
esseri liberi e responsabili; subiscono condizionamenti storici 
e sociali, ma non perdono la libertà morale (più volte esami-
nato dalla dottrina sociale della Chiesa: cfr. Giovanni XXIII, Lett. 
enc. Mater et magistra: par. 45-54 (1961); Concilio Vaticano II, 
Cost. past. Gaudium et spes, 42 (1965); Giovanni Paolo II, Lett. 
enc. Laborem exercens, 14-15 (1981).
Il rapidissimo moltiplicarsi delle vie e dei mezzi di comunica-
zione “in tempo reale”, quali sono quelli telematici, gli straor-
dinari progressi dell’informatica, l’accresciuto volume degli 
scambi commerciali e delle informazioni, stanno a testimo-
niare che, per la prima volta dall’inizio della storia dell’uma-
nità, è ormai possibile, almeno tecnicamente, stabilire rela-
zioni anche tra persone lontanissime o sconosciute. 
A fronte del fenomeno dell’interdipendenza e del suo costan-
te dilatarsi, persistono, d’altra parte, in tutto il mondo, fortis-
sime disuguaglianze tra Paesi sviluppati e Paesi in via di svi-
luppo, alimentate anche da diverse forme di sfruttamento, di 
oppressione e di corruzione che influiscono negativamente 
sulla vita interna e internazionale di molti Stati. 
Le nuove relazioni di interdipendenza tra uomini e popoli, 
che sono, di fatto, forme di solidarietà, devono trasformarsi in 
relazioni tese ad una vera e propria solidarietà etico-sociale, 
che è l’esigenza morale insita in tutte le relazioni umane. La 
solidarietà si presenta, dunque, sotto due aspetti complemen-
tari: quello di principio sociale e quello di virtù morale (Cate-
chismo della Chiesa cattolica, 1939-1942).
La solidarietà deve essere colta, innanzi tutto, nel suo valore 
di principio sociale ordinatore delle istituzioni, in base al quale 
le strutture di peccato, che dominano i rapporti tra le persone 
e i popoli, devono essere superate e trasformate in strutture 
di solidarietà, mediante la creazione o l’opportuna modifica di 
leggi, regole del mercato, ordinamenti (Giovanni Paolo II, Lett. 
enc. Sollicitudo rei socialis, 36-37 (1987); Esort. ap. Reconcilia-
tio et paenitentia, 16 (1984).
La solidarietà è anche una vera e propria virtù morale, ossia 
la determinazione ferma e perseverante di impegnarsi per 
il bene comune. La solidarietà assurge al rango di virtù so-

ciale fondamentale poiché si colloca nella dimensione della 
giustizia, virtù orientata per eccellenza al bene comune e 
nell’”impegno per il bene del prossimo con la disponibilità, in 
senso evangelico, a perdersi a favore dell’altro invece di sfrut-
tarlo e a servirlo invece di opprimerlo per il proprio tornaconto 
(cf. Mt 10,40-42; 20,25; Mc 10,42-45; Lc 22,25-27)”. (Lett. enc. 
Sollicitudo rei socialis, 38; Lett. enc. Laborem exercens, 8; Lett. 
enc. Centesimus annus, 57 (1991).
L’impegno in questa direzione si traduce nell’apporto posi-
tivo da non far mancare alla causa comune e nella ricerca 
dei punti di possibile intesa anche là dove prevale una logica 
di spartizione e frammentazione, nella disponibilità a spen-
dersi per il bene dell’altro al di là di ogni individualismo e 
particolarismo (Cfr. Congregazione per l’Educazione Cattoli-
ca, Orientamenti per lo studio e l’insegnamento della dottrina 
sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 38).
È chiaro che Il vertice insuperabile della prospettiva indicata è 
la vita di Gesù di Nazaret, l’Uomo nuovo, solidale con l’umanità 
fino alla “morte di croce” (Fil. 2,8).



G E N N A I O 2 0 2 6

Davanti al FOCOLARE 
DELLA MEMORIA

PRESENTATO A CERIGNOLA IL LIBRO “RACCONTAMI”

21c u l t u r a

di Angiola Pedone

Sabato 6 dicembre, nello spazio suggestivo di Palazzo For-
nari, si è tenuta la presentazione del libro Raccontami 
di Giovanni Montingelli, un evento che ha saputo coniu-

gare riflessione culturale, memoria collettiva e partecipazio-
ne della comunità. A moderare e presentare l’incontro è stata 
l’insegnante Mara Clori, che nel suo intervento introduttivo 
ha sottolineato il valore simbolico della data scelta: presen-
tare Raccontami nel giorno di San Nicola equivale a offrire 
un dono alla città, un regalo che parla di radici, identità e 
trasmissione dei valori.
Mara Clori ha evidenziato come il libro nasca da un intrec-
cio consapevole di arti, voluto dall’autore fin dall’origine del 
progetto. La narrazione dialoga infatti con l’arte visiva e la 
letteratura, costruendo un’esperienza che non è solo lettura, 
ma ascolto e visione. Raccontami si presenta come un’opera 
corale, capace di coinvolgere linguaggi diversi per restituire 
la complessità della memoria e del racconto orale.
Nel corso della serata è intervenuta anche la consigliera co-
munale Rosaria Di Vito, delegata alla cultura, che ha sottoli-
neato come il libro rappresenti un’importante operazione di 
valorizzazione del territorio. Le storie raccolte da Montingel-
li, insieme alle illustrazioni di Lorenzo Tomacelli, restituisco-
no luoghi, atmosfere e vissuti di Cerignola, trasformandoli in 
patrimonio condiviso. Proprio per questo valore culturale e 
identitario, l’amministrazione comunale ha concesso il patro-
cinio all’iniziativa, riconoscendo nei racconti un vero e proprio 
tesoro di memoria locale.
Significativo anche l’intervento di Maria Vasciaveo, presiden-
te della Pro Loco Cerignola, che ha posto l’accento sull’urgen-
za di tutelare e valorizzare non solo il patrimonio materiale, 
ma soprattutto quello immateriale. Le storie, i racconti orali, 
le tradizioni familiari rischiano di perdersi se non vengono 
raccolti e trasmessi. In questo senso, Raccontami colma un 
vuoto: a Cerignola mancava una raccolta di fiabe e racconti 
locali pensata per essere tramandata alle nuove generazioni. 
Ciò che un tempo veniva narrato a voce oggi diventa libro, og-
getto concreto, destinato al futuro.
Edito da Claudio Grenzi, che ha creduto fin dall’inizio nel pro-
getto, con la prefazione di Marianna Longo: “Raccontami è 
uno di quei libri che nessuno aveva pensato prima di scrivere. 
Montingelli ha scelto di dare voce a una memoria fragile e 
antica, affidandola a una scrittura attenta, delicata e rispet-
tosa”.
Attraverso il pregevole lavoro degli autori, si riscoprono an-
che i luoghi storici di Cerignola, resi vivi dal prof. Lorenzo To-
macelli, che ha lavorato con poesia e rigore raccontando il 

lavoro di ricerca iconografica svolto per rappresentare con 
rispetto momenti intimi e domestici, soffermandosi anche 
sugli oggetti di un tempo, oggi scomparsi dalle case. Oggetti 
artigianali, carichi di storia, che non abbiamo saputo conser-
vare, ma che rivivono nel racconto e nelle immagini. Testo 
e illustrazioni dialogano in modo armonico, dando vita a un 
albo illustrato che restituisce emozioni da leggere e da guar-
dare.
Lo stesso autore ha spiegato come Raccontami nasca da una 
vera e propria pedagogia delle regole e del rispetto di un 
tempo, valori che oggi appaiono smarriti, proprio come alcu-
ne storie. Il libro è pensato per i bambini, ma parla anche 
agli adulti: non è un volume da conservare intatto in libreria, 
bensì un libretto da sfogliare, da vivere, adatto a una narra-
zione immediata e istintiva, come quella che nasce sul diva-
no di casa quando la famiglia si riunisce. L’augurio condiviso 
durante l’incontro è che queste storie continuino a essere 
raccontate, affinché il prezioso patrimonio immateriale sia 
riscoperto e custodito davanti al focolare.



G E N N A I O 2 0 2 6

La DIVERSITÀ A SCUOLA:
un approccio inclusivo 
per i bambini

22c u l t u r a

di Carmen Mascia

Il nodo centrale del mio lavoro di tesi 
“La diversità a scuola: un approccio 
inclusivo per i bambini”, affronta un 

tema che considero fondamentale, per-
ché attraversa il mondo della scuola 
come anche la società intera. Sotto la 
guida del prof. F. Guarino, relatore del-
la mia tesi magistrale, ho esaminato le 
varie evoluzioni legislative, le pratiche 
educative e le metodologie didattiche 
che riguardano il concetto di inclusio-
ne, considerando gli effetti della diver-
sità sull’apprendimento e sullo sviluppo 
sociale degli studenti, con l’intento di 
offrire una visione complessiva che rico-
nosca non solo le difficoltà, ma anche i 
progressi e le prospettive future di un’e-
ducazione realmente inclusiva.
Si è partiti da un’analisi storica della 
disabilità, analizzando la visione della 
diversità nelle civiltà antiche fino ad 
arrivare al XX secolo. L’accento è stato 

posto sull’aspetto e la visione biblica 
riguardo questo tema: nell’A. T. spesso 
la malattia e la disabilità erano viste 
come punizione divina, conseguenza di 
un peccato grave personale e familiare, 
o come segno di un’impurità spirituale; 
tuttavia, la malattia non è vista come 
una condanna finale, ma come opportu-
nità di pentimento. Con la rivelazione di 
Cristo cambia completamente la pro-
spettiva: la fragilità non è più un segno 
di colpa, ma diventa luogo di incontro 
con la misericordia di Dio. La disabilità 
diventa segno visibile dell’imperfezione 
umana. Gesù, non solo guarisce i malati, 
ma restituisce loro dignità e inclusione 
nella comunità. La sua misericordia nei 
confronti degli emarginati e dei ma-
lati diventa un modello per i cristiani. 
La Chiesa, quindi, è chiamata a essere 
comunità accogliente promuovendo 
dignità e inclusione. La riflessione teo-
logica della Chiesa, soprattutto a partire 
dal Concilio vaticano II, ha contribuito a 

trasformare la disabilità da marchio di 
esclusione a segno di umanità da va-
lorizzare: ciò è evidente nella Gaudium 
et Spes, nel Direttorio per la Catechesi e 
nelle Encicliche di diversi Papi.
In tale prospettiva, l’insegnante di Reli-
gione Cattolica è chiamato a possedere 
un profilo multidimensionale, che uni-
sca competenze teologiche, comunica-
tive e relazionali. Deve essere in grado 
di affrontare le sfide didattiche pro-
muovendo un clima inclusivo per tutta 
la classe.
Un elemento centrale emerso dall’ana-
lisi è la collaborazione scuola-famiglia: 
un bambino realmente incluso è so-
stenuto da adulti che fanno rete, ga-
rantendo continuità tra vita scolastica, 
familiare e sociale. L’inclusione non può 
ridursi a una legge o a una metodologia: 
essa rappresenta prima di tutto una cul-
tura e un atteggiamento.
La scuola ha il compito non solo di 
istruire, ma di educare alla convivenza, 
alla solidarietà e al rispetto della diver-
sità. L’inclusione è un investimento so-
ciale e umano: i bambini che imparano 
ad accogliere la diversità saranno adulti 
più responsabili capaci di vivere in una 
società plurale.
Ogni bambino, con i suoi talenti e le sue 
fragilità, ha diritto di sentirsi accolto, 
valorizzato e parte integrante della co-
munità.
Questo lavoro è dedicato alle mie tre 
figlie, che hanno saputo vivere la mia di-
versità con naturalezza, trasformandola 
in normalità. Sono loro la mia più grande 
testimonianza: l’inclusione non è un’u-
topia, ma una realtà possibile, che na-
sce dai gesti più semplici e quotidiani.



G E N N A I O 2 0 2 6

“CAFFÈ E COGNIZIONE”:
l’incontro segreto 

di Piaget Vygotskij

23c u l t u r a

Sac. Giuseppe Russo

Caffè e cognizione è un piccolo volume dal respiro sorpren-
dentemente ampio, nel quale Donato Di Pietro riesce a 
trasformare la divulgazione psicopedagogica in un eser-

cizio di autentica finezza narrativa. L’escamotage letterario – un 
incontro immaginario tra Piaget e Vygotskij in un bar – permette 
all’autore di restituire la densità delle loro teorie in una forma 
brillante e accessibile, senza cedere né alla banalizzazione né 
all’eccesso di tecnicismi. Ne nasce un testo che dialoga con stu-
denti e studiosi, ma anche con chi vive quotidianamente il mon-
do educativo.
Il cuore del volume è il confronto tra le visioni dei due grandi te-
orici dello sviluppo. Piaget appare come il sostenitore di un’auto-
nomia conoscitiva che muove dall’esplorazione attiva: il bambino, 
“piccolo scienziato”, costruisce progressivamente i propri schemi 
attraverso l’esperienza. Vygotskij, invece, ricolloca la crescita co-
gnitiva nella trama delle relazioni e della cultura: il pensiero na-
sce e si sviluppa nell’incontro con gli altri, ed è sostenuto da stru-
menti simbolici e dal linguaggio. Di Pietro mostra come queste 
prospettive, più che opporsi, si richiamino a vicenda, svelando 
la ricchezza di un processo formativo in cui iniziativa personale 
e mediazione sociale sono inseparabili.
Particolare rilievo è dato alla zona di sviluppo prossimale e all’im-
palcatura educativa. L’autore illustra con chiarezza come il soste-
gno intenzionale dell’adulto possa diventare il ponte che rende 
possibile una crescita autenticamente autonoma: uno scaffol-
ding calibrato, capace di accompagnare senza invadere e di 
sostenere senza sostituirsi. Ne emerge un interessante punto di 
incontro tra le due prospettive teoriche, che si rivelano comple-
mentari nella pratica didattica.
La cifra originale del libro risiede anche nella formazione in-
terdisciplinare dell’autore. Laureato in Scienze religiose e in 
Scienze della formazione primaria, Di Pietro intreccia sensibili-
tà pedagogica, psicologica e spirituale, collocando la domanda 
educativa in un orizzonte ampio, dove apprendimento e matura-
zione personale non sono dimensioni parallele, ma aspetti pro-
fondamente uniti del medesimo processo di crescita.
Non manca, nel testo, uno sguardo lucido sulle difficoltà della 
vita scolastica. Tra tempi ristretti, classi eterogenee e richieste 
istituzionali, la traduzione delle teorie in pratiche efficaci può 
risultare complessa. Di Pietro affronta questi nodi senza scor-
ciatoie, proponendo strategie concrete per integrare apprendi-
mento per scoperta e guida educativa, mostrando come teoria e 
prassi possano dialogare con fecondità.
L’autore dedica inoltre particolare attenzione alla relazione tra 
azione e linguaggio nello sviluppo cognitivo: se per Piaget l’a-
zione è motore essenziale, per Vygotskij il linguaggio è la chiave 
della trasformazione mentale. Nel testo queste due dimensioni 

vengono armonizzate, delineando un quadro educativo in cui il 
fare e il dire si sostengono reciprocamente e rendono possibile 
un pensiero più complesso e flessibile.
Il volume si chiude sottolineando la natura intrinsecamente dia-
logica della pedagogia costruttivista. La tensione tra autonomia 
e mediazione non è un ostacolo da superare, ma il luogo stesso 
in cui prende forma lo sviluppo umano. Caffè e cognizione invita 
così il lettore a un discernimento pedagogico maturo, capace di 
coniugare profondità teorica e concretezza educativa.
Opera agile ma densa, il libro scritto da Di Pietro dimostra come 
la narrazione possa essere uno strumento rigoroso e, allo stesso 
tempo, vivace per comunicare contenuti scientifici complessi. 
Chiarezza, coerenza concettuale e attenzione alle ricadute ope-
rative rendono questo testo un contributo prezioso tanto per la 
formazione quanto per la pratica quotidiana degli educatori.



G E N N A I O 2 0 2 6

Quando l’ACCOGLIENZA
diventa SALVEZZA
“TANTA ANCORA VITA” DI VIOLA ARDONE, 
IL CORAGGIO DELLA CURA NEL TEMPO DELLA GUERRA

24c u l t u r a

di Antonio Solmona

Con “Tanta ancora Vita”, Viola Ardone consegna ai lettori 
un romanzo maturo e necessario, capace di abitare le 
ferite del presente senza trasformarle in spettacolo, ma 

restituendo loro una densità umana e morale che interroga in 
profondità. È un libro che nasce dal nostro tempo, segnato da 
conflitti, migrazioni forzate e separazioni, e che tuttavia rifiuta 
la cronaca per scegliere la via più esigente della letteratura: 
quella dello sguardo, della relazione, della responsabilità.
Kostya ha dieci anni quando intraprende un viaggio che nes-
sun bambino dovrebbe compiere da solo. Nel suo zaino porta 
pochi oggetti e un carico di assenze: una fotografia, un indi-

rizzo, una madre mai conosciuta e un padre lontano, impe-
gnato al fronte a difendere l’Ucraina appena invasa. Ardone 
affida alla prospettiva dell’infanzia il racconto dell’attraver-
samento di confini fisici e interiori. Lo fa con una scrittura 
misurata, mai compiaciuta, che lascia emergere la paura ma 
anche una fiducia elementare negli altri, negli sconosciuti 
che, lungo il cammino, scelgono di aiutare.
L’arrivo a Napoli non è soltanto un approdo geografico, ma 
simbolico. È qui che Kostya raggiunge la nonna Irina, dome-
stica presso Vita, una donna segnata da una perdita che ha 
sospeso il tempo della sua esistenza. Vita scopre il bambino 
addormentato sullo zerbino di casa: un’immagine semplice 
e potentissima, che racchiude il senso dell’intero romanzo. 
Qualcuno bussa alla nostra vita quando siamo meno pronti 
ad aprire, e proprio allora ci viene restituito ciò che crede-
vamo perduto.
Irina è una delle figure più riuscite del libro: donna umile e 
colta, capace di parlare un italiano che risuona come poesia 
antica, memoria viva di una cultura che unisce e non separa. 
In lei Ardone concentra una sapienza silenziosa, fatta di let-
ture, lavoro, fedeltà agli affetti. Accanto a lei, Vita è costretta 
a tornare a un ruolo che il destino le aveva sottratto, risco-
prendo nella cura dell’altro una possibilità di rinascita che non 
cancella il dolore, ma lo attraversa.
“Tanta ancora Vita” è un romanzo sull’ospitalità che cambia 
chi accoglie almeno quanto chi è accolto. È una meditazione 
laica e profondissima sulla maternità e sulla paternità ferite, 
sul legame che nasce dalla scelta e non dal sangue, sulla 
responsabilità che non si pianifica ma si assume. Quando la 
storia spinge i personaggi oltre i confini della sicurezza, Ardo-
ne non cerca effetti drammatici: affida tutto alla forza morale 
delle decisioni, a quell’“impulso” che si rivela, col tempo, una 
chiamata.
Questo libro risuona come una parabola contemporanea. 
Senza mai nominare la fede, “Tanta ancora Vita” parla il lin-
guaggio del Vangelo vissuto: l’accoglienza dello straniero, il 
farsi prossimo, la scoperta che tentare di salvare un altro 
è spesso l’unico modo per non soccombere alla disperazio-
ne. La carità, qui, non è sentimento, ma gesto concreto; non è 
eroismo, ma quotidiana fedeltà all’umano.
Con una lingua limpida, sorvegliata, capace di tenerezza e 
rigore, Viola Ardone ci ricorda che, anche nei tempi più bui, 
esiste una vita che chiede di essere custodita. Non una vita 
astratta o ideale, ma fragile, imperfetta, affidata alle nostre 
mani. Ed è proprio in questa custodia che si apre, ancora, uno 
spazio di salvezza.



G E N N A I O 2 0 2 6

LE ROTTE DEL CUORE: storie 
di chi parte e di chi accoglie

PERCORSI EDUCATIVI E UMANI NELLA PEDAGOGIA INTERCULTURALE

25c u l t u r a

di Gennaro Santorufo

Il 9 dicembre 2025, presso l’Istituto Superiore di Scienze 
Religiose Metropolitano “San Michele Arcangelo” di Foggia, 
collegato accademicamente alla Facoltà Teologica Pugliese, 

si è svolto un incontro che ha lasciato un segno profondo 
scientifico e formativo all’interno del corso istituzionale di 
Pedagogia Interculturale da me tenuto. L’incontro, dal titolo: 
“Le rotte del cuore: storie di chi parte e di chi accoglie” non è 
stato solo un momento di approfondimento teorico, ma anche 
e soprattutto uno spazio reale e puro di riflessione pedagogica 
e umana, capace di intrecciare la riflessione scientifica con il 
coinvolgimento emotivo umano autentico.
È stato un privilegio ed un onore accogliere la dott.ssa Adelaide 
Minenna, Giudice Onorario del Tribunale per i Minorenni di 
Bari, la cui presenza ha offerto un contributo di straordinario 
valore sia sul piano giuridico che su quello educativo – umano, 
dando concretezza e voce ad una questione tanto delicata 
quanto urgente della società odierna. Il dialogo che si è creato 
tra il sapere pedagogico e l’esperienza della giustizia ha 
consentito di superare una visione settoriale delle discipline 
mostrando con veridicità come la pedagogia interculturale 
non sia poi così lontana dalla realtà, ma rappresenti una 
pratica viva che può incidere profondamente nelle storie 
delle persone, soprattutto dei più fragili e dei minori più 
vulnerabili. All’incontro ha partecipato anche il Direttore, 
prof. Emanuele Spagnolo, che con il suo intervento ha messo 
in luce la rilevanza, il valore formativo e umano del tema 
affrontato, sottolineando come la dimensione interculturale si 
presenti come una pratica complessa e trasversale, capace di 
condizionare in maniera concreta la vita delle persone. Il suo 
intervento ha rafforzato il valore istituzionale dell’iniziativa 
identificandone il valore educativo e sociale.
Nel percorso educativo proposto agli studenti, abbiamo 
posto l’attenzione sul superamento degli approcci riduttivi 
alla differenza culturale che spesso viene individuata come 
problema o come un semplice dato descrittivo. La pedagogia 
interculturale ci invita a considerare l’incontro con l’altro come 
un processo dinamico che genera dialogo ma anche paura e 
conflitto. Analizzare queste dinamiche significa assumere un 
atteggiamento critico e responsabile ma anche consapevole 
delle ricadute che gli schemi educativi producono nei contesti 
scolastici, familiari e sociali.
L’apporto della dott.ssa Minenna si è concentrato in maniera 
particolare sul tema dell’affidamento dei minori stranieri 
non accompagnati, una realtà complessa e ancora poco 
conosciuta ma che è altamente significativa per comprendere 
le sfide interculturali contemporanee. Parliamo di bambini, 
ragazzi portatori di storie di viaggio, di perdita, di dolore ma 

anche di resilienza che mettono alla prova i sistemi educativi, 
giuridici e sociali.
Con competenza e sensibilità, il Giudice ha anche illustrato 
le diverse fasi che conducono dal viaggio migratorio 
all’accoglienza, fino all’atto di affidamento e al successivo 
percorso di accompagnamento affettivo ed educativo. 
Significativa è stata, senz’altro, la capacità di restituire 
umanità ai dati normativi trasformando la statistica in volti, 
storie, progetti di vita.
Da questa esperienza si è delineata con forza una 
consapevolezza: la migrazione non è solo un’esperienza che 
riguarda “gli altri” ma è una condizione profondamente 
umana. Tutti siamo, seppur in modi diversi, in cammino: 
nelle scelte che compiamo, nelle esperienze di vita che ci 
trasformano e che contribuiscono alla costruzione della 
nostra identità. L’incontro ha rappresentato, un’esperienza 
formativa di grande valore per studenti e docenti, richiamando 
tutti, educatori e formatori ad una responsabilità etica che 
non può essere tralasciata.
In questa prospettiva, l’inclusione, non può e non deve essere 
intesa come un atto di concessione ma come un impegno 
reciproco relazionale. La pedagogia interculturale ci invita a 
camminare insieme, riconoscendone la dignità delle storie e 
delle fragilità umane. 
Se solo pensassimo davvero, di essere tutti in cammino, allora 
l’inclusione smetterebbe di essere un gesto di concessione e 
diventerebbe un impegno reciproco.



G E N N A I O 2 0 2 6

Sei tu QUELLO CHE DEVE VENIRE? 
O dobbiamo aspettarne un altro?

26c u l t u r a

Fra Andrea Tirelli ofm

Una Parola che mi ha molto scosso 
in questo tempo di Avvento appe-
na trascorso è stata sicuramente 

questa domanda del Battista, posta a 
Gesù attraverso i suoi discepoli. Sembra 
una domanda carica di delusione, rivol-
ta a un Messia che fino a quel momento 
ha mostrato uno spirito assolutamente 
non belligerante, piuttosto mite. Ma in 
realtà è una domanda che apre a una 
riflessione più profonda e che, come 
sempre fa il Vangelo, ci insegna a porre 
domande di senso.
Giovanni è in carcere – lo ricorda il Van-
gelo – ed è lì per aver scelto di servire 
la Verità. È costretto in quel luogo dopo 
aver investito la sua vita, la sua imma-
gine, le sue scelte, persino la sua so-
pravvivenza, per invitare la gente alla 
conversione, al cambiamento. Da qui 
formula questa domanda, che dà un 
senso ancora più profondo alla sua ri-
cerca di significato, alla ricerca dell’au-
tenticità.
Gesù non farà mancare la sua risposta, 
certo. Ma io vorrei oggi invitare un po’ 
tutti a porsi la stessa domanda: “Sei 
tu quello che deve venire? O dobbia-
mo aspettarne un altro?” In un tempo 
come il nostro, travolto dal non senso, 
in cui le risposte sembrano a portata 
di clic, in cui con l’intelligenza artificia-
le si può modificare e realizzare quasi 
qualsiasi cosa, sei ancora Tu quello che 
deve venire, Signore Gesù, o dobbiamo 
aspettare un altro?
La domanda da porsi è impegnativa: chi 
stiamo aspettando? Che cosa stiamo 
aspettando?
Gesù fornisce a Giovanni dei segni per 
farsi riconoscere: i ciechi vedono, gli 
zoppi camminano, ai prigionieri è an-
nunciata la liberazione. Dio ha una forza 
che trasforma la natura delle cose. Ma 
noi oggi sembriamo capaci di compete-
re con questo Dio: rimettiamo in piedi 
gli storpi, ridiamo la vista ai ciechi, de-
cidiamo chi deve stare in pace e chi in 

guerra, chi deve vivere e chi deve mo-
rire. Quale Gesù stiamo ancora aspet-
tando?
Noi che siamo capaci di tracciare e can-
cellare confini geografici, di far piovere 
o di inaridire un territorio, di modificare 
e potenziare il nostro corpo e quello del 
mondo intero, quali attese abbiamo an-
cora nel cuore?
L’unica vera speranza per l’uomo di 
oggi è tornare a risintonizzarsi con le 
attese del “Regno dei Cieli”, che non è il 
Regno nei Cieli, quello che conosceremo 
nella gloria di Dio, ma quel Regno nuovo 
inaugurato da Gesù Cristo, dove le rego-
le sono regole di cielo. Un Regno in cui i 
rapporti tra gli uomini non sono regolati 
dalla forza, dalla potenza o dall’intelli-

genza, ma dalle dinamiche del cielo.
Cielo inteso come realtà contrapposta 
alla terra, alla materialità, al bieco in-
teresse, al dominio spasmodico. Cielo 
come leggerezza dell’Amore, dove ciò 
che conta è che tutti vivano nella gio-
ia, anche quando sono attraversati da 
una sofferenza profondamente uma-
na. Cielo incarnato e reso concreto da 
uomini e donne che vivono il Vangelo in 
una competizione fatta di attenzione 
reciproca e di cura, dove davvero il più 
piccolo nel Regno dei Cieli è più grande 
anche di Giovanni il Battista.
E tu, che tieni così alta la vigilanza sul-
la perfezione della tua vita da renderla 
una prigione, che cosa stai ancora at-
tendendo?

Il dipinto: “San Giovanni Battista nel deserto” (Saint John the Baptist in the Wilderness), 
Philippe de Champaigne, Musée des Beaux-Arts di Grenoble, in Francia, (1602-1674).



G E N N A I O 2 0 2 6

L’importanza dell’ATTIVITÀ FISICA
per il benessere psicofisico

27c u l t u r a

di Girolamo Francavilla

L’attività fisica è riconosciuta da 
tempo come uno dei pilastri fonda-
mentali del benessere psicofisico. 

Muovere il corpo con regolarità contri-
buisce a mantenere efficiente il sistema 
cardiovascolare, a rafforzare muscoli 
e articolazioni e a prevenire numerose 
patologie croniche. I benefici, tuttavia, 
non si fermano alla dimensione corpo-
rea: l’esercizio fisico sostiene anche 
l’equilibrio mentale, riducendo stress e 
ansia, grazie alla stimolata produzione 
di monoamine (serotonina, noradrenali-
na e dopamina) ed endorfine endogene, 
migliorando l’umore, la qualità del son-
no e favorendo una maggiore lucidità 
mentale.
In una società sempre più sedentaria e 
digitale, riscoprire il valore del movi-
mento significa recuperare il senso del 
corpo, dello spazio, della fatica e del 
tempo reale. Lo sport, infatti, riconnette 
la persona con la dimensione concreta 
dell’esistenza, contrastando l’isolamen-
to che spesso deriva da un uso ecces-
sivo delle tecnologie. Muoversi, allenar-
si, incontrarsi sul campo o in palestra 
diventa così un atto profondamente 
umano, che restituisce centralità alle 
relazioni e alla presenza reciproca.
Accanto alla dimensione scientifica, 
l’attività fisica può essere letta anche 
in una prospettiva religiosa e spiri-
tuale. Molte tradizioni riconoscono il 
corpo come un dono da custodire con 
responsabilità. Prendersene cura attra-
verso il movimento non è soltanto una 
scelta salutare, ma anche un gesto di 
gratitudine. Durante il recente Giubileo 
dello Sport, è stato ricordato come ogni 
buona attività umana rifletta qualcosa 
della bellezza di Dio e come anche lo 
sport, quando vissuto autenticamente, 
possa diventare luogo di incontro con 
il divino.

La stessa immagine di Dio viene descrit-
ta, nella tradizione biblica, come dina-
mica e relazionale: Dio non è statico, 
ma comunione viva, un amore che si 
muove, che “danza”. Questa visione ri-
chiama una dimensione profonda dello 
sport: il suo essere relazione, incontro, 
dono di sé. Non a caso, una delle espres-
sioni più comuni per incitare un atleta 
è “Dai!”, che richiama proprio il verbo 
“dare”. Lo sport non è solo prestazione, 
ma offerta di sé, impegno condiviso, ca-
pacità di mettersi in gioco per gli altri, al 
di là del risultato.
In una società segnata dall’individua-
lismo, l’attività sportiva - soprattutto 
quella di squadra - insegna il valore del 
“noi”, della collaborazione, del cammi-
nare insieme. Favorisce l’inclusione, il 
dialogo tra le persone, l’incontro tra 
generazioni e culture diverse. È uno dei 
pochi linguaggi davvero universali, ca-
pace di unire, di abbattere barriere e di 
creare legami autentici.
Un altro grande insegnamento dello 
sport riguarda il rapporto con il limite. 
In una cultura che esalta solo il succes-
so e la vittoria, lo sport educa anche 
alla sconfitta, alla fatica, all’errore. At-
traverso le cadute e le difficoltà, la per-
sona impara a conoscersi, a sviluppare 
resilienza e a trasformare il fallimento 
in occasione di crescita. Nessun cam-

pione è infallibile: la vera forza sta nella 
capacità di rialzarsi, di perseverare, di 
non arrendersi.
In questa visione integrale della perso-
na, il movimento non è solo un mezzo 
per “stare in forma”, ma un’occasione 
per ristabilire armonia tra corpo, mente 
e spirito. Camminare nella natura, pra-
ticare uno sport, dedicarsi all’esercizio 
fisico con consapevolezza può diventa-
re una forma di meditazione attiva, un 
percorso che unisce salute, equilibrio 
interiore e crescita personale.
Coltivare un’attività fisica regolare si-
gnifica prendersi cura di sé in modo 
completo, riconoscendo che la salute 
non è solo assenza di malattia, ma pie-
nezza di vita, relazione, movimento e 
speranza. È in questo equilibrio dinami-
co tra corpo e interiorità che si costrui-
sce un autentico benessere psicofisico.



G E N N A I O 2 0 2 6

Il vero dono è “ESSERCI”,
per noi stessi e per gli altri

28c u l t u r a

di Mariangela Bufano

Figli di un’epoca dominata dal para-
digma della performance, immersi in 
una cultura che promette un’esistenza 
“sempre meglio, sempre di più”, model-
lata sui canoni dell’efficienza ininterrot-
ta, siamo portati a considerare la sof-
ferenza come un errore di sistema e la 
felicità come un bene di consumo, facil-
mente conquistabile grazie ai progressi 
della tecnologia e della scienza.
Uno sguardo realistico sull’esistenza ci 
restituisce però una verità diversa: non 
siamo infrangibili. Tentare di occultare 
le nostre zone d’ombra sotto il fragore di 
luci e suoni rischia di diventare una for-
ma di alienazione. La fragilità appartie-
ne alla nostra natura. La sperimentiamo 
nella malattia, nelle crisi affettive, nella 
precarietà, nella perdita di chi amiamo. 
E tuttavia, l’essere umano custodisce 
un desiderio profondo di rialzarsi e ri-
cominciare. Come scrive Hannah Aren-
dt: “Gli uomini, anche se devono mo-
rire, non sono nati per morire, ma per 
ricominciare”.
Se imparassimo a leggere i segni delle 
nostre storie, potremmo cogliere pro-
prio nelle crepe della vita spazi inattesi 
di luce, capaci di ricordarci che il buio 
non ha l’ultima parola. Quando il cuore 
si lascia abitare dal Natale, il suo senso 
più autentico non risiede nelle decora-
zioni o nelle musiche, ma in un segno 
disarmante di fragilità: una grotta, un 
Bambino in fasce. È lì che la verità si fa 
luce e attraversa le fratture della nostra 
esistenza.
Il Natale ci pone davanti alla nostra 
fragilità costitutiva. Il limite non ci defi-
nisce negativamente, ma diventa il luo-
go in cui riscopriamo la nostra dignità, 
perché viene abbracciato da un Amore 
senza condizioni. È questo amore che 
ci consente di riconoscerci fratelli, uniti 
dalla consapevolezza di una vulnerabili-
tà condivisa. È la “social catena” di cui 
parla Leopardi nella Ginestra, che nel 
tempo natalizio si traduce in un impera-
tivo di solidarietà.

La vera fragilità non è il limite, ma la 
convinzione che non esista possibilità 
di riscatto. L’invito è allora a non cer-
care la pienezza nell’integrità formale, 
ma a rintracciare il sacro proprio nella 
“crepa”, là dove l’umano si rivela nella 
sua nudità. Mentre la società ci spinge 
a indossare una maschera di benessere 
- quella che Pirandello indica come la 
trappola che soffoca la “nuda vita” - la 
poesia di Alda Merini ci richiama all’es-
senziale.
Nei versi di Buon Natale, la poetessa ci 
invita a non dimenticare chi vive nel-
la solitudine, nella malattia, nella mi-
seria. Il Natale autentico non è quello 
delle luminarie, ma quello che guarda 
agli invisibili e scalda il cuore. Il “posto 
privilegiato” non è occupato dai simu-
lacri del benessere, ma dai piccoli, dai 
poveri, dai sofferenti, portatori di una 
verità che il materialismo tenta invano 
di soffocare.
Il vero dono è “esserci”, per noi stes-
si e per gli altri. La speranza nasce da 
una piccola fiammella che si accende 
nei gesti quotidiani di gratuità, unico 
vero rifugio contro il male del mondo. 
Il Natale diventa così quello che Mon-
tale chiamerebbe un “varco”: il punto 
della rete che non tiene, l’occasione per 
sottrarsi alla frenesia e intercettare una 
dimensione più profonda dell’umano.
In un tempo segnato da parole urlate 
e immagini di violenza, diventa essen-
ziale coltivare il silenzio. Come ricorda 
Fellini ne La voce della luna: “Se tutti 
facessimo un po’ di silenzio, forse qual-
cosa potremmo capire”. Non è un caso 
che Alda Merini chiuda con un augurio 
che sa di profezia: un Natale “con pochi 
regali, ma con tutti gli ideali realizzati”. 
La luce non va cercata fuori, ma dentro 
le ferite della storia. È lì che, ogni anno, 
nasce qualcosa di veramente nuovo.

Buon Natale

A Natale 
non si fanno 

cattivi pensieri 
ma chi è solo

lo vorrebbe saltare 
questo giorno.

A tutti loro auguro di vivere 
un Natale in compagnia.

Un pensiero lo rivolgo 
a tutti quelli che soffrono 

per una malattia.
A coloro auguro 

un Natale di speranza 
e di letizia. Ma quelli 
che in questo giorno 

hanno un posto privilegiato
nel mio cuore

sono i piccoli mocciosi 
che vedono il Natale

attraverso le confezioni 
dei regali.

Agli adulti auguro 
di esaudire tutte le loro 

aspettative.
Per i bambini poveri

che non vivono 
nel paese dei balocchi 
auguro che il Natale

porti una famiglia 
che li adotti

per farli uscire 
dalla loro condizione 

fatta di miseria 
e disperazione.

A tutti voi
auguro un Natale 

con pochi regali ma 
con tutti gli ideali realizzati.

Alda Merini



G E N N A I O 2 0 2 6

Tra luci e LUCE
NELLE PROFONDITÀ DEL SIGNIFICATO DEL PRESEPE

29c u l t u r a

di Michele Perchinunno

A dicembre, decorazioni scintillanti e giochi di luci di 
ogni colore ed intensità, donano un aspetto grazioso ed 
accogliente: la città è in festa! Queste luci, una volta 

spente, possono lasciarci un vuoto oppure possono essere 
freccia luminosa che indica qualcos’Altro, il senso di questa 
trasformazione: Cristo, Luce del mondo, venuto ad illuminare 
le tenebre esistenziali dell’umanità caduta!
Maestosi presepi nelle chiese o semplici natività nelle case 
possono diventare luogo di mistero e contemplazione: l’evento 
di “un bambino avvolto in fasce adagiato in una mangiatoia” 
(Lc 2,12), del Creatore del Cielo e della Terra che si fa bisognoso 
dell’amore di un padre e di una madre!
Nel Santo Presepe quanta tenerezza e umiltà: “E il Verbo si 
fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi” (Gv 1,14) per 
unirsi “…in certo modo ad ogni uomo. Ha lavorato con mani 
d’uomo, ha pensato con intelligenza d’uomo, (…). Nascendo da 
Maria vergine, si è fatto veramente uno di noi, in tutto simile 
a noi fuorché nel peccato” (Gaudium et Spes, n.22), solo per 
amore divino, amore infinito che non conosce limiti perché, 
come commenta Sant’Afonso: “Non è stato contento Iddio di 
donarci tutte queste belle creature. Egli per accattivarsi tutto 
il nostro amore è giunto a donarci tutto sé stesso. L’Eterno 
Padre è giunto a darci il suo medesimo ed unico Figlio…
Vedendo l’Eterno Padre che noi eravamo tutti morti e privi 
della sua grazia per causa del peccato, che fece? Per l’amore 
immenso, anzi, come scrive l’Apostolo, per lo troppo amore 
che ci portava, mandò il suo Figlio diletto a soddisfare per 
noi e così renderci quella vita che il peccato ci aveva tolto” 
(Pratica di amar Gesù Cristo, cap.1, n.5).
Quanta povertà per insegnarci a “…non lasciarci illudere dalla 
ricchezza e da tante proposte effimere di felicità. Il palazzo 
di Erode è sullo sfondo, chiuso, sordo all’annuncio di gioia” e 
quanta ricchezza perché “nascendo nel presepe, Dio stesso 
inizia l’unica vera rivoluzione che dà speranza e dignità 
ai diseredati, agli emarginati: la rivoluzione dell’amore, la 
rivoluzione della tenerezza” (FRANCESCO, Admirabile signum, 
n. 6). 
Quanta saggezza nel riconoscere la grandezza e il privilegio 
dei pastori cioè di tutti coloro che nella scena di questo mondo 
sono poco visibili, perché sono i primi ad essere lì, davanti al 
Creatore dell’Universo, al centro della storia del mondo avvolti 

dall’Ineffabile, i primi amati perché “…maggiormente riescono 
a riconoscere la presenza di Dio in mezzo a noi” (FRANCESCO, 
Admirabile signum, n.6).
Quale esempio mirabile, quello di Maria, che col suo: “Ecco 
la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola” 
(Lc 1,38) ha fatto entrare la Salvezza nel mondo e nella vita 
di chiunque Lo accoglie, dandoci certa testimonianza che 
l’abbandono fiducioso nelle mani dell’Altissimo produce 
meraviglie per sé e per gli altri.
Quanto è giusto Giuseppe, colui che incarna potentemente il 
valore incommensurabile del silenzio e della contemplazione, 
condizioni indispensabili per ascoltare attentamente la Parola 
di Dio e soddisfare i veri bisogni del nostro cuore e di quello 
dei fratelli.
Quanta fede nei Re Magi, simbolo dell’homo viator che non 
resta deluso perché Dio si fa trovare da chi Lo cerca con tutta 
la mente, con tutto il cuore e con tutta l’anima.
Ed allora, come ci esorta Papa Leone XIV, facciamoci scuotere 
ed amare dal presepe perché “ci ricorda che siamo parte di una 
meravigliosa avventura di Salvezza in cui non siamo mai soli 
e che, come diceva Sant’Agostino ‘Dio si è fatto uomo perché 
l’uomo si facesse Dio (…), perché l’uomo abitatore della terra 
potesse trovare dimora nei cieli’ (Sermo 371,1). Diffondete 
questo messaggio e mantenete viva questa tradizione. Sono 
un dono di luce per il nostro mondo che ha tanto bisogno di 
poter continuare a sperare”.

Gerrit van Honthorst, Adorazione del Bambino, 
Gallerie degli Uffizi, Firenze, (1619-1620).



G E N N A I O 2 0 2 6

Il TE DEUM
STORIA E SIGNIFICATO 

30c u l t u r a

Sac. Giuseppe Ruppi sdb

Il Te Deum laudamus è uno dei testi più antichi e solenni del-
la preghiera cristiana. Inno di lode e di rendimento di gra-
zie, attraversa i secoli come voce corale della Chiesa che 

riconosce l’azione di Dio nella storia e affida a Lui il cammino 
dell’umanità. Non a caso l’inno si apre con l’acclamazione: Te 
Deum laudamus, te Dominum confitemur, “Te, Dio, lodiamo, te 
Signore riconosciamo”, ponendo subito la comunità credente 
in un atteggiamento di adorazione e di fede.
La tradizione ne attribuì a lungo la composizione a sant’Am-
brogio e sant’Agostino, immaginandolo proclamato nel giorno 
del battesimo del vescovo di Ippona. Gli studi storici collocano 
invece il Te Deum tra IV e V secolo, probabilmente in ambito 
gallico, come sintesi orante della fede trinitaria della Chiesa 
antica. Il testo presenta infatti una struttura teologica limpi-
da: la lode al Padre creatore, la confessione di fede in Cristo 
redentore, l’invocazione allo Spirito Santo e la supplica fina-
le per il popolo di Dio. In esso risuona la confessione univer-
sale della fede ecclesiale: Te aeternum Patrem omnis terra 
veneratur, “Tutta la terra ti venera, Padre eterno”, che esprime 
l’orizzonte cattolico e cosmico della lode cristiana.
Fin dalle origini, il Te Deum ha occupato un posto privilegiato 
nella liturgia. La Liturgia delle Ore lo propone all’Ufficio delle 
Letture nelle solennità e nelle feste, come risposta di lode 
alla Parola ascoltata. Accanto a questo uso propriamente 
liturgico, l’inno è entrato nella vita concreta delle comunità 
cristiane come canto di ringraziamento nei momenti deci-
sivi della storia ecclesiale e civile: elezioni pontificie, concili, 
liberazioni, eventi di particolare rilievo. Non a caso la Chiesa 
lo canta tradizionalmente anche alla fine dell’anno civile, 
come atto pubblico di gratitudine per il tempo vissuto. In 
esso la Chiesa proclama con fiducia: Tu, Rex gloriae, Christe, 
“Tu sei il Re della gloria, o Cristo”, riconoscendo nel Signore 
risorto il centro della storia e del tempo.
Il significato profondo del Te Deum emerge soprattutto nella 
sua dimensione cristologica. L’inno non ignora la fatica del vi-
vere, ma confessa che il Figlio di Dio ha condiviso la condizio-
ne umana per redimerla: Tu, ad liberandum suscepturus ho-
minem, non horruisti Virginis uterum, “Tu, per liberare l’uomo, 
non hai disdegnato il grembo della Vergine”. La lode nasce 
così dalla memoria della salvezza, anche quando il presente 
appare segnato da fragilità e contraddizioni.
Per le nostre comunità diocesane e parrocchiali, il Te Deum 
diventa una vera scuola di fede. Educando a rileggere l’anno 

pastorale, invita a riconoscere la presenza del Signore nei vol-

ti, nei cammini e nelle scelte quotidiane delle comunità. L’inno 

ricorda che la Chiesa è un popolo convocato e custodito da 

Dio: Tu ad dexteram Dei sedes, in gloria Patris, “Tu siedi alla 

destra di Dio nella gloria del Padre”, fondamento della speran-

za ecclesiale e della comunione.

Nel cammino sinodale, che chiede alle parrocchie di cre-

scere nello stile dell’ascolto e della corresponsabilità, il Te 

Deum orienta lo sguardo verso l’essenziale. La lode diventa 

supplica fiduciosa per il popolo di Dio in cammino: Salvum fac 

populum tuum, Domine, “Salva il tuo popolo, Signore”. 

Cantare il Te Deum alla fine dell’anno significa allora affidare 

a Dio il futuro della vita comunitaria, aprendo il nuovo tempo 

non con timore, ma con una lode che si traduce in impegno 

evangelico concreto sul territorio.



G E N N A I O 2 0 2 6

LA VITA VA COSÌ
UN “NO” PER SALVAGUARDARE LA BELLEZZA DEL CREATO

31c u l t u r a

di Giadina Carosiello

Il film “La vita così”, diretto da Riccar-
do Milani, è ispirato alla vera storia 
di Ovidio Marras pastore e allevato-

re sardo di Capo Malfatano sulla costa 

sud-occidentale della Sardegna. 

Ovidio ha impedito la costruzione di un 

enorme resort di lusso - rifiutando cifre 

milionarie - per salvaguardare la pro-
pria terra, i pascoli e la spiaggia che 
era situata vicino alle sue terre. Nel 
film, i nomi cambiano, ma la narrazione 
è ispirata alla storia vera di Ovidio Mar-
ras. 
Ambientata in Sardegna, la pellicola 
narra la storia di Efisio Mulas un pasto-
re che conduce una vita semplice tra il 

mare e i suoi animali. Ogni giorno por-
ta al pascolo le mucche sulla riva della 
spiaggia, ma la sua routine subisce una 
scossa quando un potente gruppo im-
mobiliare, con sede a Milano, fa un’offer-
ta a Efisio: vuole acquistare le sue terre 
per trasformare quel luogo in un resort 
di lusso.
Vengono fatte numerose offerte, ma 
Efisio resta fermo nella sua decisione: 
le terre non si vendono! La figlia Fran-
cesca: inizialmente divisa tra la voglia 
di cambiamento e il legame con le pro-
prie radici; poi, d’accordo con il padre, lo 
protegge, lo difende. Il gruppo immobi-
liare utilizza ogni mezzo per convincere 
il pastore sardo, ma Efisio non cede, il 
suo “no” resta, nasce così una batta-
glia legale. E in questo contesto si crea 
una spaccatura tra gli abitanti del luo-
go, poiché c’è chi vede in tale progetto 
la speranza di nuove offerte di lavoro e 
chi invece ha paura di perdere la pro-
pria identità, le proprie radici che sono 
legate a quella terra. Perché ci sono 
cose che non hanno prezzo. Con il suo 
“no”, Efisio ha custodito la propria terra 
e tutto ciò che essa raccontava, il lavo-
ro di chi prima di lui se n’è occupato e 
quindi la memoria di quel luogo. 
Sono appartenute “al padre del padre 
del padre del padre del padre di mio 
padre e non hanno prezzo” afferma Efi-
sio. 
In un tempo in cui sembra che tutto 
debba avere un prezzo ci sono cose che 
non si possono comprare, come la forza 
morale e caratteriale di un anziano pa-
store nel custodire la propria terra, per-
ché lì c’è tutta la sua storia. In un dialogo 
con la figlia, Efisio afferma - “Hai visto 
la spiaggia come è bella? Perché è bel-
la? Perché è di tutti”. Una frase sem-
plice ma che richiama all’importanza di 
prendersi cura del creato come un dono 
rispettandone la bellezza. “La vita va 
così” ma non per Efisio, che resta fedele 
ai suoi valori e alle sue radici.



Calendario
del VESCOVO
G E N N A I O 2 0 2 6

32c a l e n d a r i o  d e l  v e s c o v o

1 giovedì	
MARIA SANTISSIMA 
MADRE DI DIO
ore 11.00 / Nel santuario 
della B.V.M. Incoronata di 
Foggia il Vescovo celebra 
nella solennità della Madre 
di Dio
3 sabato	
ore 19.00 / Nella chiesa del 
Convento dei Cappuccini di 
Cerignola celebra in onore 
del SS. Nome di Gesù
4 domenica	
II DOMENICA DI NATALE
ore 19.00 / Celebra nella 
chiesa madre di Cerignola
5 lunedì	
in serata / Condivide una 
serata di fraternità con i 
preti giovani in Seminario 
(Cerignola)
6 martedì	
EPIFANIA DEL SIGNORE
ore 11.00 / Nel Santuario 
diocesano della Madonna di 
Ripalta celebra nella solen-
nità dell’Epifania
8 giovedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze in 
Curia
9 venerdì	
ore 9.30 / Nel Seminario di 
Cerignola partecipa al ritiro 
del clero
A seguire, si ferma a pranzo 
con i sacerdoti
ore 18.00 / Celebra nella 
cappella della casa di ripo-
so delle suore di Orta Nova
ore 19.15 / Nel salone della 
Parrocchia della B.V.M. Ad-
dolorata (Orta Nova) parte-
cipa a un incontro con gli 
ausiliari degli esorcisti
10 sabato	
ore 9.30-12.30 / Udienze in 
Curia

in serata / A Martina Fran-
ca (TA) celebra per una ri-
correnza locale (Parrocchia 
Spirito Santo)
11 domenica	
BATTESIMO DEL SIGNORE
ore 18.30 / Celebra nella 
chiesa parrocchiale di Stor-
narella e poi si ferma a cena 
con i sacerdoti
12-14
Partecipa all’assemblea re-
sidenziale della Conferenza 
Episcopale Pugliese a Fog-
gia
14 mercoledì	
ore 19.00 / Nella solenni-
tà liturgica di San Potito 
martire celebra il Pontifi-
cale nella Concattedrale di 
Ascoli Satriano
15 giovedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze in 
Curia
in serata / Presso la chiesa 
madre di Cerignola parteci-
pa alla presentazione, insie-
me alla Soprintendenza, del 
progetto per il restauro del 
complesso di Sant’Agostino 
come locali di ministero pa-
storale
16 venerdì	
A Rocchetta Sant’Antonio 
celebra nella vigilia della 
festa patronale in onore di 
sant’Antonio Abate
17 sabato	
ore 9.30-12.30 / Udienze in 
Curia
ore 19.00 / Nella chiesa par-
rocchiale della B.V.M. Addo-
lorata (Cerignola) celebra e 
amministra le Cresime
18 domenica	
II DOMENICA
DEL TEMPO ORDINARIO
ore 9.30 / Nella Domenica 

della Parola di Dio predica 
il ritiro alle religiose della 
diocesi
ore 20.30 / Presso Teatro 
Mercadante partecipa alla 
preghiera ecumenica con 
gli ortodossi e i valdesi di 
Cerignola e dopo assiste a 
uno spettacolo sulla pace
19 lunedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze in 
Curia
20 martedì	
Giornata dedicata allo stu-
dio preliminare per il Pro-
prio diocesano.
21 mercoledì	
in mattinata / Visita l’ho-
spital del gruppo Telesforo 
(Foggia)
ore 18.30 / A Ordona cele-
bra nella vigilia della festa 
liturgica in onore di San Le-
one Vescovo.
22-23		
Giornate di formazione per-
manente del clero a Mate-
ra-Acerenza
24 sabato	
in mattinata / Nei locali 
della Curia Vescovile parte-
cipa a una conversazione 
con alcuni operatori della 
comunicazione nella me-
moria di San Francesco di 
Sales
in serata / A Bari partecipa 
al Simposio delle Chiese cri-
stiane in Italia

25 domenica	
III DOMENICA 
DEL TEMPO ORDINARIO
ore 10.00 / Nel Duomo di 
Cerignola il Vescovo celebra 
per la giornata missionaria 
dei ragazzi e il “Don Bosco 
Day”
ore 19.00 / Nella Concatte-
drale di Ascoli Satriano ce-
lebra per la chiusura della 
Settimana Palladiniana nel-
la cittadina dove il Venera-
bile visse 15 anni della sua 
vita
26 lunedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze in 
Curia
27 martedì	
in mattinata / Si reca a Bari 
presso la Regione Puglia per 
pratiche diocesane
28 mercoledì	
ore 20.00 / Presso il Polo 
culturale diocesano tie-
ne una conferenza su San 
Tommaso d’Aquino
29 giovedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze in 
Curia
30 venerdì		
Giornata dedicata allo stu-
dio preliminare per il Pro-
prio diocesano.
31 sabato	
ore 18.30 / A Cristo Re (Ce-
rignola) celebra nella festa 
di San Giovanni Bosco.

Mensile della Diocesi 
di Cerignola-Ascoli Satriano
Anno X - n° 4 / Gennaio 2026

Redazione - Ufficio Diocesano
per le Comunicazioni Sociali
Piazza Duomo, 42
71042 CERIGNOLA (FG)
Tel. 0885.421572 / Fax 0885.429490

Il mensile diocesano Segni dei Tempi 
può essere visionato in formato elettronico 
o scaricato dall’home page del sito della diocesi 
www.cerignola.chiesacattolica.it

Grafica e Stampa: 
Grafiche Guglielmi - tel. 0883.544843 - ANDRIA
Chiuso in tipografia il 30 dicembre 2025

Hanno collaborato per la 
redazione di questo numero:

Flavio Balzano
Francesco Buchicchio

Mariangela Bufano
Maria Vittoria Calvio

Fra Antonio Belpiede ofm cap
Giadina Carosiello

Nicola Ciciretti
Alessio Cortese
Diletta Dirienzo
Libera Falcone

Girolama Francavilla
Sac. Pasquale Ieva

Anna Lieggi
Mariella Lionetti

Rosanna Mastroserio
Sac. Antonio Miele

Carmen Moscia
Fra Andrea Tirelli ofm

Angiola Pedone
Michele Perchinunno

Donatella Perna
Concetta Piazzolla

Sac. Giuseppe Russo
Gennaro Santorufo

Sac. Giuseppe Ruppi sdb
Antonio Solmona

Francesca Pia Sorbo

comunicazionisocialicerignola@gmail.com


