
“I segni dei tempi mostrano chiaramente 
che la fraternità umana e la cura del Creato 
formano l’unica via verso lo sviluppo integrale 
e la pace”	    (Papa Francesco, Angelus, 4 ottobre 2020)

F E B
2 0 2 6

MENSILE della Diocesi 
di Cerignola-Ascoli Satriano
Anno X - n° 5 / Febbraio 2026

s o m m a r i o

	 vescovo
02	 Sparse per Cristo il suo sangue

	 diocesi / speciale Giubilei
03	 Il Giubileo come soglia della speranza
04	 “Andare, custodire, sognare”
05	 X Edizione del Don Bosco Day 
	 e Giornata Missionaria della Santa Infanzia
06	 Formazione, fraternità e discernimento

	 parrocchie
07	 Natale a Carapelle: fede, 
	 partecipazione e impegno comunitario
08	 Il Presepe Vivente di Borgo Tressanti:
	 un evento che accende la speranza
	 nella luce di Cristo
09	 Un oratorio che diventa casa, 
	 una casa che diventa speranza

	 azione cattolica
10	 La “Regola della vita” dell’Azione Cattolica
11	 Siate fiaccole

	 unitalsi
12	 Il messaggio di Lourdes

	 pastorale giovanile/vocazionale
13	 Vita consacrata: 
	 segno di speranza per la Chiesa

	 chiesa e società
14	 Trump e il pater familias
15	 Amare i sacerdoti e sostenerli / 2

	 cultura
16	 Confraternite e Dottrina Sociale della Chiesa
17	 L’arte come lente dell’umano
18	 Sarà La Volta Giusta?
19	 Buen Cammino

	 calendario del vescovo
20	 Febbraio 2026

Sac. Antonio Miele

Ogni sera, puntuale, Affari Tuoi en-
tra nelle case degli italiani con il 
suo rito semplice: pacchi chiusi, 

una scelta, l’attesa. In quei contenitori 
anonimi può esserci tutto o nulla. Il gio-
co funziona perché mette in scena una 
verità profondamente umana: non sap-
piamo davvero cosa custodiamo finché 
non troviamo il coraggio di aprirlo. For-
se è proprio per questo che ci coinvolge 
tanto, perché, oltre il gioco, parla di noi.
Anche noi siamo dei contenitori. Spesso 
appariamo ordinari, definiti da etichette 
esterne: età, ruoli, successi o fallimenti. 
Ma ciò che portiamo dentro non è im-
mediatamente visibile, né sempre ne 
siamo consapevoli. Resta attuale la ce-
lebre frase del Piccolo Principe: “l’essen-
ziale è invisibile agli occhi”.
La fede cristiana utilizza immagini si-
mili. San Paolo scrive: “Noi abbiamo que-
sto tesoro in vasi di creta” (2 Cor 4,7). La 
fragilità del contenitore non sminuisce 
il valore del contenuto, anzi lo esalta. Il 
cristianesimo non promette perfezione, 
ma una ricchezza affidata a mani uma-
ne. Gesù conosce la nostra fragilità e, 
nonostante questo, ci affida un tesoro.
Per il credente, questo dono viene pian-
tato presto, nel battesimo: non come 

premio, ma come seme. Non è un evento 
concluso, ma una realtà viva che conti-
nua a operare. Anche nella vita spiri-
tuale, come nel gioco, siamo chiamati 
a scegliere: rischiare o accontentarci, 
fidarci o accettare offerte al ribasso. 
Spesso preferiamo sicurezze comode 
che rassicurano ma non realizzano. 
Eppure siamo abitati da una guida in-
teriore, lo Spirito Santo, che orienta le 
nostre scelte.
La fede invita a credere che dentro di 
noi ci sia più di quanto pensiamo. Non 
siamo vuoti né definiti solo dagli errori. 
Portiamo un tesoro affidato alla nostra 
libertà. Serve però il coraggio di “aprire 
il pacco”, di prendere sul serio quella 
promessa. Alla fine non conta solo il 
risultato, ma il percorso, la fiducia e le 
scelte compiute. Forse Affari Tuoi ci pia-
ce perché, senza dirlo, ci pone una do-
manda essenziale: che cosa c’è davvero 
dentro di me?
E se avessimo il coraggio di 
rispondere, potremmo 
scoprire che il tesoro 
è già lì, da sempre, 
in attesa di essere 
riconosciuto.

L’arte di CUSTODIRE
ciò che vale



F E B B R A I O 2 0 2 6

Sparse PER CRISTO il suo sangue
OMELIA NELLA SOLENNITÀ DI SAN POTITO MARTIRE 
Concattedrale di Ascoli Satriano, 14 Gennaio 2026

2v e s c o v o

1. Questo è un martire della fede, 
che sparse per Cristo il suo san-
gue, non temette le minacce 
dei giudici e raggiunse il regno 
dei cieli. È l’antifona d’ingresso 
che abbiamo cantato più volte 
all’inizio di questa celebrazione. 
Si riferisce al nostro san Potito 
nel momento cruciale della sua 
breve vita. In lui si sono realizza-
te pienamente le parole para-
dossali del Vangelo, che abbia-
mo sentito proprio adesso: Chi 
avrà trovato la sua vita, la per-
derà, e chi avrà perduto la sua 
vita per causa mia la troverà. 
(Mt 10,39). Vale a dire: chi avrà 
conservato la sua vita rinnegan-
do Cristo, in realtà la perde, la 
sciupa, la porta al fallimento. 
Che giova, infatti, all’uomo gua-
dagnare il mondo intero, se poi 
perde la sua anima? (Mt 16,26). 
Viceversa, chi avrà perduto la 
sua vita per causa mia la tro-
verà. Questa è la posta in gioco 
della fedeltà cristiana. Chi avrà 
perduto la sua vita nel martirio, 
che è la forma massima, ma 
anche chi avrà perduto la sua 
vita per me giorno per giorno, 
la troverà. Chi dà la sua vita per 
me, dice il Signore, chi la spende 
per me, la guadagnerà. E chi la 
spende per Cristo, stiamo sicuri 

che la spende anche per gli al-
tri. Anzi, dedicare la vita per gli 
altri è il segno della fedeltà al 
Vangelo. Potito ha saputo sce-
gliere bene. Per causa di Cristo è 
stato capace di perdere la vita in 
questo mondo, ritrovandola poi 
gloriosamente in Cielo. Non si è 
fatto condizionare da chi cerca-
va di distoglierlo, forse tra i suoi 
stessi familiari, dicendogli: lascia 
perdere questo Gesù, lascia per-
dere i suoi discepoli, non ne vale 
la pena! Similmente non si fece 
smuovere dalle parole aspre di 
chi voleva incutergli paura. Non 
temette le minacce dei giudici, 
che gli intimavano di rinnega-
re la sua fede, di non persistere 
nel suo rifiuto degli idoli pagani, 
altrimenti ne avrebbe pagato le 
conseguenze. Ma lui seppe resi-
stere e nella difficilissima prova 
risultò vincitore. C’è da sbalordir-
si, considerando la sua giovinez-
za. Eppure, proprio un ragazzo, 
con l’aiuto di Dio, è stato capace 
di questo. La sua giovane età è 
uno dei pochi dati essenziali che 
abbiamo su di lui. È un dato co-
stante e perciò maggiormente 
attendibile in tutte le più antiche 
narrazioni su di lui che ci sono 
pervenute.

2. L’altro dato costante è riferi-
mento temporale del suo mar-
tirio, sub Antonino Pio, cioè al 
tempo di Antonino Pio, che fu 
imperatore romano dal 138 al 
161 dopo Cristo. Nelle persecu-
zioni anti- cristiane, Antonino 
seguì la linea di due suoi pre-
decessori, gli imperatori Traiano 
e Adriano, ossia una politica di 
relativa tolleranza. In pratica, 
non ricercava attivamente i cri-
stiani, ma accettava le denunce 
quando venivano sporte contro 
di loro. Si badi: erano denuncia-
ti non per reati specifici da loro 
commessi, ma per il solo fatto 
di essere cristiani. Il semplice 
nome di cristiano diveniva capo 
di imputazione. Dunque, una 
tolleranza imperiale soltanto di 
facciata. Ma di fatto i discepoli 
di Cristo continuavano a subire 
attacchi locali qua e là. Veniva-
no denunciati, arrestati e con-
dannati a morte, e così fu per 
il giovane Potito. C’era contro 
di loro una forma di xenofobia 
popolare, suscitata artatamen-
te diffondendo maligne inter-
pretazioni delle loro pratiche 
religiose. Si diceva, ad esempio, 
che facessero sacrifici umani e 
si nutrissero delle loro vittime. 
Avevano sentito parlare di una 

cena rituale in cui si mangia-
va carne e si beveva sangue, e 
stravolgevano completamente 
il senso di queste espressioni 
eucaristiche. Odiavano i cristia-
ni sulla base di dicerie come 
questa, o altre del genere, e si 
facevano condizionare da pre-
giudizi basati su calunnie. Ci fu 
chi provò a smontare queste 
accuse, a confutarle con giuste 
argomentazioni, come fece il 
filosofo cristiano Giustino, rivol-
gendosi proprio all’imperatore 
Antonino, ma la sua voce fu zit-
tita e anche lui fu martirizzato. I 
potenti non vanno per il sottile 
quando vogliono eliminare chi 
dà fastidio. Può sembrare strano 
che fosse ritenuta pericolosa la 
religione cristiana, che predica 
l’amore. In realtà essa predica 
anche l’uguaglianza nella digni-
tà umana e inoltre ricorda a tutti 
che solo Dio deve essere adora-
to, proclama che solo Cristo è il 
vero Signore, e questo è molto 
sgradito al potere di chi tende al 
totalitarismo, e si sente superio-
re a tutto e a tutti. Ma il giovane 
Potito non si lasciò intimidire, la 
fede lo rese forte, non temette le 
minacce dei giudici e raggiunse 
il regno dei cieli. Per questo il suo 
esempio ci parla ancora oggi. 

3. L’ostilità contro i cristiani, in-
fatti, non è finita. In alcune zone 
del mondo continua in modo 
cruento; in altre parti, come nel 
nostro Occidente, si esprime in 
forme diverse, larvatamente o 
pubblicamente, sulla base di 
dicerie e di pregiudizi. C’è pure 
oggi chi manovra l’opinione 
pubblica, soffiando sul fuoco di 
preconcetti, o sussurrando an-
cora con voce suadente: lascia 
perdere questo Gesù, lascia 
perdere i suoi discepoli, non ne 
vale la pena! Si ripete, ad esem-
pio, che la fede è contraria alla 
ragione, ma è falso: l’intelligenza 
è un dono di Dio, perciò anche il 
credente deve usare tale dono. 
Però, la stessa ragione sa che 



F E B B R A I O 2 0 2 6

Sac. Giuseppe Russo

La conclusione dell’Anno giubilare non può ri-
dursi a un semplice bilancio. Un Giubileo è 
sempre una soglia da attraversare: uno spazio 

simbolico e reale in cui emergono le attese pro-
fonde dell’umanità e si misura la capacità della 
Chiesa di accoglierle e orientarle. Il tempo giubi-
lare diventa così un luogo teologico, un kairos in 
cui leggere, alla luce del Vangelo, desideri, ferite e 
speranze del nostro tempo, tra paure silenziose e 
attese nascoste, chiamando a una riflessione pro-
fonda sulla storia e sulla vita.
Milioni di uomini e donne hanno varcato le Por-
te Sante. Non è solo un dato statistico, ma un 
fenomeno spirituale che interpella: chi si mette 
in cammino verso le basiliche e i santuari? Quale 
domanda interiore li muove? Anche in una cul-
tura segnata da disillusione e frammentazione, 
emerge una ricerca ostinata di senso, di riconci-
liazione e di futuro: la sete di Dio resta inscritta nel 
cuore dell’uomo, silenziosa ma persistente, capace 
di guidare il cammino oltre le ombre della paura e 
del dubbio.
Le parole di Leone XIV nella solennità dell’Epifania 
offrono una chiave di lettura: il racconto dei Magi 
(Mt 2,1-12) mostra il contrasto tra chi si lascia gui-
dare dal desiderio e chi reagisce con turbamento. 
Lo stesso contrasto attraversa il presente ecclesia-
le: c’è chi percepisce che «qualcosa deve ancora 
accadere» e chi si rifugia nella conservazione, in-
capace di lasciarsi interrogare da domande nuove 
e profonde. Il Giubileo esprime una attesa fonda-
mentale: poter ricominciare. L’ingresso nei luoghi 
sacri non è un gesto devozionale isolato, ma una 
domanda di vita nuova, di speranza autentica, di 
riconciliazione con sé stessi e con la storia.
L’esperienza giubilare evidenzia una responsa-
bilità ecclesiale: non basta aprire le porte; chi 
si avvicina deve trovare comunità che sappiano 
ascoltare e parlare il linguaggio del Mistero. La 
domanda radicale resta: chi varca la soglia per-
cepisce che il Messia è vivo e che Dio continua a 
camminare accanto all’uomo nella fragilità quoti-
diana?
L’epifania illumina il fondamento teologico della 
speranza: in Gesù si rivela la vera umanità, aperta 
alla comunione, capace di vincere la paura e ge-
nerare pace. I doni dei Magi – oro, incenso e mirra 
– rimandano a gratuità e giustizia: restituzione, li-
berazione e ridistribuzione delle risorse. Il Giubileo 
invita la Chiesa a tradurre la speranza in pratiche 
concrete di equità, riconciliazione e pace, ren-

dendo visibile il volto di Dio nella storia.
Molti pellegrini portano conflitti e ingiustizie. L’e-
sperienza del Giubileo diventa un atto di interces-
sione silenziosa, una speranza che resiste al cini-
smo. Come un germoglio fragile che spunta da un 
tronco apparentemente inaridito, questa espe-
rienza va custodita con discernimento, pazienza 
e responsabilità ecclesiale, secondo quanto os-
servava il Vescovo Fabio nell’omelia di chiusura 
del Giubileo. È un seme che richiede cura, capace 
di germogliare non solo nella devozione individua-
le, ma anche nella vita comunitaria: continua a vi-
vere nella comunità che sa accogliere, ascoltare 
e accompagnare, trasformando la grazia ricevuta 
in gesti concreti di riconciliazione, giustizia e soli-
darietà. Il Giubileo, così, non si limita a un tempo 
o a uno spazio, ma diventa un invito a rinnovare 
la storia, a rendere presente la speranza di Dio in 
ogni aspetto della vita quotidiana, e a testimonia-
re che anche nelle ferite della fragilità umana la 
luce può fiorire.
Se le comunità sapranno restare case e non mo-
numenti, lasciandosi inquietare dalle domande di 
chi arriva da lontano, l’esperienza giubilare potrà 
generare futuro. Il tempo che attraversiamo non 
consente attenuazioni: siamo nel cuore di una 
notte profonda, una notte che rischia di diventare 
dimora stabile e di spegnere perfino la nostalgia 
della luce. È qui che risuonano le suggestioni più 
antiche: «Sentinella, a che punto è la notte?» 
Diventare, come suggerito dal Papa, una “gene-
razione dell’aurora” non significa promettere 
scorciatoie né rimuovere le ombre, ma assumere 
una responsabilità storica e spirituale: custodire il 
desiderio della luce, prepararle spazio e rimettersi 
in cammino. È questa nostalgia che rende possibile 
la speranza e permette di testimoniare che, anche 
nella notte, la stella può ancora essere vista.

Il Giubileo come soglia
della SPERANZA

ATTESE DELL’UMANITÀ E RISPOSTA ECCLESIALE

3d i o c e s i  /  s p e c i a l e  g i u b i l e i

c’è in un’infinità di cose che la 
superano. Si ripete inoltre che 
la Chiesa è contro la scienza, 
ma non è vero. Il caso Galilei 
era scoppiato per questioni di 
interpretazione della Bibbia, ma 
sono cose ormai acclarate e su-
perate da tanto tempo. Ci sono 
stati scienziati cristiani, come 
ad esempio l’abate Mendel che 
scoprì le leggi della genetica, e 
ce ne sono ancora. Oggi il pro-
blema non è la scienza, ma le 
sue applicazioni che possono 
giovare o nuocere all’umanità. 
Si ripete che la Chiesa è contro 
la libertà, ma non è vero. Anche 
il libero arbitrio è dono di Dio. 
La Chiesa è contraria al cattivo 
uso della libertà, e lo dice, a 
costo di essere ritenuta impo-
polare. Ma se i genitori dicessero 
ai figli fate sempre quello che vi 
pare e piace, dimostrerebbero 
di amarli veramente? Eppure si 
pretende che la Chiesa faccia 
questo. Per attaccarla si tirano 
fuori solo le pagine nere del-
la storia, e si nasconde tutto il 
bene compiuto e diffuso in tan-
ti modi. La cattiva condotta e i 
peccati di molti sono innegabili, 
ma ci stati anche innumerevo-
li santi, ci sono stati e ci sono 
anche oggi tanti che si sforza-
no di vivere in modo coerente: 
allora, perché vedere soltanto 
ciò che è negativo? È come se 
ad Ascoli fossero accaduti fatti 
deplorevoli nei secoli scorsi e se 
ne prendesse pretesto per mar-
chiare l’intera comunità odier-
na, oppure se la città di Cerigno-
la fosse giudicata solamente 
in base a causa della piccola e 
astuta minoranza di malavito-
si che sicuramente ci sono. Ma 
perché dimenticare che ci sono 
anche tante persone oneste, la-
boriose, cordiali e accoglienti? 
Eppure è proprio questo che si 
fa continuamente nei confronti 
della Chiesa, con un livore che 
a volte giunge fino all’odio. La 
Chiesa, però, è inseparabile da 
Cristo. È lui che l’ha voluta. È la 
comunità dei suoi discepoli. Tra-
smette ad ogni generazione il 
suo Vangelo e i suoi Sacramenti. 
Occorre, dunque, come ai tempi 
di san Potito, essere avveduti e 
forti. La persecuzione esplicita 
o strisciante non ci impressioni. 
Niente possa staccarci dall’ami-
cizia con il Signore Gesù, niente 
ci separi dalla sua Chiesa. Amen.

 Fabio Ciollaro
Vescovo di 

Cerignola – Ascoli Satriano



F E B B R A I O 2 0 2 6

“Andare, 
CUSTODIRE, sognare”
CHIUSURA DEL GIUBILEO 
NELLA CONCATTEDRALE DI ASCOLI SATRIANO 

4d i o c e s i  /  s p e c i a l e  g i u b i l e i

fra Andrea Tirelli ofm

In piena accoglienza con quanto pre-
visto dalla Bolla di indizione per l’An-
no Santo “Spes non confundit” e in 

grande sintonia con quanto accaduto 
nelle Basiliche Romane e nella Chiesa 
universale, anche la nostra porzione di 
Chiesa diocesana ha celebrato questo 
momento.
A presiedere il solenne rito nella Con-
cattedrale di Ascoli è stato chiamato 
il Vicario Generale, Mons. Vincenzo 
d’Ercole. Con lui l’intero presbiterio 
della vicaria, insieme a una nutrita 
partecipazione di rappresentanze 
provenienti dalle diverse comunità 
parrocchiali della stessa vicaria.
Un rito solenne nel quale è risuona-
ta con forza la parola del celebrante 
che, commentando il Vangelo, ha po-
sto l’accento su tre verbi significativi. 
Il testo evangelico poneva al centro la 
figura di Giuseppe, raggiunto in sogno 
dal Signore che lo invitava a farsi cari-
co, ancora una volta, del piccolo Gesù 
e di sua Madre Maria e ad andare verso 
un luogo dove garantire salvezza alla 
piccola famiglia.
L’invito che don Vincenzo ha rivolto, 
prendendo spunto dal testo, è stato 
quello di saper rimanere nella dinami-
ca del sogno, non come stato onirico, 
ma come dimensione di dialogo con 
Dio, che invita a saper andare oltre il 
contingente, animati da un sogno che 
è desiderio di giustizia.
Da qui l’“andare”, in una sequela che 
sa essere obbediente ma che non 
deve mai smettere di essere creativa, 
legata alla libertà dell’uomo di perce-
pirsi creatura in dialogo col Creatore. 
E, infine, il “custodire”, come gesto 
che richiama alla responsabilità e alla 

naturale cura per l’altro, per il debole, 
il fragile, l’ammalato, in tutte le sue 
forme.
L’anno giubilare che si è chiuso è sta-
to certamente l’anno dei record di 
partecipazione, con oltre 33 milio-
ni di pellegrini a Roma e un numero 
incalcolabile di presenze in tutte le 
chiese giubilari. Tuttavia, più che un 
momento di chiusura, va inteso come 
un tempo di ricarica dello Spirito e di 
autentica ripartenza.
Non possiamo negare che la Chiesa 
abbia bisogno di tornare a mostrare i 
segni di una bellezza che attrae, che 

dona serenità, che indica la strada 
della pacificazione a un mondo che 
sembra aver smarrito la bussola del-
la normalità e che ogni giorno, con 
espressioni diverse, mostra – guidato 
dalle logiche del profitto e del vantag-
gio personale – di aver perso il senso 
dell’umanità.
Oggi è più che mai tempo di tornare a 
parlare la lingua della fraternità uni-
versale, mettendo da parte le visioni 
personaliste e autocelebrative di cui 
anche le religioni, negli ultimi decen-
ni, sono state involontarie custodi e 
difensori.



F E B B R A I O 2 0 2 6

X Edizione del DON BOSCO DAY
e Giornata Missionaria 
della SANTA INFANZIA
1300 RAGAZZI IN CAMMINO TRA FEDE, GIOIA E MISSIONE

5d i o c e s i

di Benedetto Marinaro

Domenica 25 gennaio Cerignola ha vissuto la X Edizione del 
Don Bosco Day e della Giornata Missionaria diocesana della 
Santa Infanzia. Circa  1300 ragazzi, accompagnati da ca-

techisti, animatori, genitori e sacerdoti, sono giunti nella città 
Ofantina anche dai Paesi limitrofi, trasformando strade e piazze 
in un grande cortile, dove fede e gioia si sono intrecciate in modo 
naturale. Una partecipazione numerosa capace di sfidare persi-
no le incertezze del cielo. Il tempo minaccioso e la pioggia non 
hanno fermato l’entusiasmo. Anzi, i ragazzi hanno continuato a 
cantare, camminare, stringersi, dimostrando che quando la gioia 
è vera non si scioglie sotto la pioggia. E quando tutto sembrava 
ormai concluso, un arcobaleno ha attraversato il cielo: una be-
nedizione su una Comunità in cammino, capace di attraversare le 
difficoltà senza perdere il colore della speranza. 
La giornata è stata una grande festa diocesana per vivere un’e-
sperienza di preghiera, riflessione, gioco e fraternità nello stile 
semplice e profondo di San Giovanni Bosco, a pochi giorni dal-
la sua festa. Uno stile inconfondibile, fatto di prossimità, sorriso, 
presenza, in cui la gioia non è un accessorio, ma un linguaggio 
educativo. E la gioia dei Salesiani, ancora una volta, si è rivela-
ta contagiosa: ha attraversato i gruppi parrocchiali, sciolto le di-
stanze, trasformando l’evento in una vera esperienza di famiglia. 
La Giornata Missionaria dei Ragazzi 2026 ha richiamato tutti al 
cuore della missione: “sentirsi invitati e responsabili gli uni degli 
altri, capaci di guardare il mondo con gli occhi del Vangelo”. Una 
visione che invita a rimettere al centro l’essenziale: educare e ac-
compagnare i giovani a scoprire il senso della vita, la bellezza di 
sentirsi amati da Dio e la responsabilità di diventare costruttori 
di fraternità e di futuro. Il cuore della giornata è stata la Cele-
brazione Eucaristica in Cattedrale, presieduta da  Mons. Fabio 
Ciollaro. Nell’omelia, il nostro Vescovo ha intrecciato il Vangelo 
della chiamata dei primi discepoli con la storia di Don Bosco, 
presentandola non come un racconto del passato, ma come una 
parola viva, capace di interrogare l’oggi. «Il Signore ha chiama-
to un giovane sacerdote di Torino, Giovanni Bosco. Lui ha avuto 
il coraggio di maturare un “sì” nonostante i sacrifici, la povertà 
e le difficoltà del suo tempo. Un sì reso fecondo dall’Amore. Ha 
consacrato tutta la sua vita ai ragazzi, riconoscendo in loro la 
sua vera missione. Da quel sì è nato un movimento che ha attra-
versato confini e generazioni. Oggi siamo qui per ricordarci che 
come gli apostoli, come Don Bosco e i suoi Salesiani, anche noi 
siamo chiamati all’evangelizzazione. Se Gesù passa nella nostra 
vita, non ci chiede di applaudire da lontano, ma di seguirlo. Es-

sere missionari non significa solo andare ai confini del mondo, 
ma diventarlo nel quotidiano in mezzo ai propri coetanei.». Rivol-
gendosi direttamente ai ragazzi, Mons. Ciollaro ha affidato loro un 
invito chiaro e paterno: «Non abbiate paura di dire sì, se il Signore 
bussa alle porte del vostro cuore». La X Edizione del Don Bosco 
Day segna una tappa importante: dieci anni di cammino, di volti, 
di oratori, di parrocchie, di ragazzi che continuano a credere in 
un evento capace di unire fede e festa, Chiesa diocesana e cuore 
salesiano. Dieci anni in cui il sogno di Don Bosco ha continuato a 
prendere forma tra cortili, strade e sorrisi della nostra Diocesi. Un 
grazie profondo va a tutti coloro che si sono messi a servizio della 
riuscita della giornata: educatori, animatori, volontari, religiosi, la 
Polizia Locale, associazioni e realtà del territorio. Persone che, 
ancora oggi, scelgono di investire tempo, energie e cuore per 
costruire spazi in cui i ragazzi possano sentirsi accolti, amati, 
accompagnati e soprattutto protetti. 
Il sogno di Don Bosco continua: una Chiesa che cammina con i 
giovani e per i giovani, li educa alla vita e li chiama, ancora oggi, 
ad essere missionari di speranza.



F E B B R A I O 2 0 2 6

Formazione, FRATERNITÀ
e discernimento
IL CLERO DI CERIGNOLA-ASCOLI SATRIANO A MATERA

6d i o c e s i

Sac. Giuseppe Ciarciello

Si sono svolti a Matera i giorni di formazione del clero della 
diocesi di Cerignola-Ascoli Satriano, vissuti insieme al 
proprio Vescovo Fabio come un tempo prezioso di riflessione, 

condivisione e fraternità sacerdotale. Un appuntamento ormai 
significativo nel cammino del presbiterio diocesano, pensato 
non solo come aggiornamento pastorale, ma soprattutto come 
occasione per rafforzare i legami tra i sacerdoti e rinnovare 
insieme la passione per il ministero.
Il tema scelto, “Abitare il cambiamento: il prete, la parrocchia, 
i cambiamenti nel ministero”, ha fatto da filo conduttore alle 
giornate di studio, aiutando i partecipanti a confrontarsi con 
le trasformazioni culturali, sociali ed ecclesiali che segnano 
profondamente il nostro tempo. In un contesto spesso 
caratterizzato da incertezza e rapidi mutamenti, è emersa la 
necessità di un presbitero capace di abitare la complessità con 
uno sguardo di fede, mantenendo saldo il riferimento al Vangelo 
e alla propria identità sacerdotale.
Le relazioni sono state affidate al vicario generale dell’arcidiocesi 
di Matera-Irsina, Mons. Angelo Gioia, e all’Arcivescovo di 
Acerenza, S. E. Mons. Francesco Sirufo. Entrambi, da prospettive 
diverse ma complementari, hanno approfondito la tematica 
proposta, sottolineando come il cambiamento non vada temuto, 
ma accolto come luogo nel quale il Signore continua a chiamare 
e a inviare i suoi ministri. È stato evidenziato il valore di uno stile 
pastorale fondato sull’ascolto, sulla prossimità alle persone e 
sulla capacità di costruire relazioni autentiche all’interno delle 
comunità affidate alle cure dei sacerdoti.
Particolare rilievo ha avuto il richiamo alla fraternità sacerdotale, 
presentata non come un aspetto secondario, ma come 
dimensione essenziale e costitutiva del ministero presbiterale. 
Il Concilio Vaticano II ricorda infatti che «tutti i presbiteri, 
costituiti nell’ordine del presbiterato mediante l’ordinazione, 
sono uniti tra loro da un’intima fraternità sacramentale» 
(Presbyterorum Ordinis, 8). Questa comunione non nasce 
semplicemente da affinità personali o da una collaborazione 
funzionale, ma affonda le sue radici nel sacramento dell’Ordine, 
che inserisce ogni sacerdote in un unico presbiterio, raccolto 
attorno al proprio vescovo come principio visibile di unità.
In tale prospettiva, la fraternità sacerdotale si configura come 
uno stile di vita chiamato a sostenere e qualificare l’esercizio del 
ministero. Il documento Lievito di fraternità sottolinea come la 
comunione tra presbiteri rappresenti una risposta concreta alle 
fatiche, alla solitudine e alle sfide che spesso accompagnano 
il servizio pastorale. Vivere relazioni fraterne autentiche, fatte 

di ascolto, di condivisione e di sostegno reciproco, significa 
permettere allo Spirito di trasformare il presbiterio in un luogo 
generativo, capace di custodire le fragilità e di valorizzare i doni 
di ciascuno.
Durante i giorni di formazione è emerso con chiarezza come 
la fraternità non si costruisca solo in momenti straordinari, ma 
cresca nella quotidianità del ministero: nella preghiera vissuta 
insieme, nel confronto sincero sulle esperienze pastorali, nella 
disponibilità a portare insieme pesi e responsabilità. In un tempo 
segnato da profondi cambiamenti culturali ed ecclesiali, un 
presbiterio che vive come una vera famiglia diventa segno 
profetico e testimonianza credibile di una Chiesa che sceglie la 
comunione come via per abitare il presente.
La permanenza a Matera è stata arricchita anche da momenti 
culturali e spirituali. La visita ai Sassi, patrimonio dell’umanità, ha 
offerto uno sguardo suggestivo su una storia segnata da povertà, 
sacrificio e rinascita, mentre la visita alla cattedrale di Acerenza 
ha permesso di sostare in preghiera davanti a una testimonianza 
viva di fede e di tradizione ecclesiale.
Giorni intensi, dunque, che hanno rafforzato il senso di 
appartenenza e il cammino comune del clero di Cerignola-
Ascoli Satriano, confermando l’importanza della formazione 
permanente e della fraternità sacerdotale come strumenti 
indispensabili per vivere con rinnovata speranza il ministero 
presbiterale nel tempo presente.



F E B B R A I O 2 0 2 67p a r r o c c h i e

NATALE A CARAPELLE: 
fede, partecipazione 

e impegno comunitario

di Giuseppe Galantino

«Ma c’è chi ascolta il pianto del bambino che morirà 
in croce fra i due ladri?». È da questo celebre ver-
so di Salvatore Quasimodo che don Claudio Bar-

boni, parroco di Carapelle, ha voluto sintetizzare il senso profon-
do delle numerose iniziative liturgiche, culturali e ricreative che 
hanno caratterizzato il periodo natalizio nel paese. «Il Natale è 
una provocazione spirituale - afferma - un tempo che non può 
lasciarci indifferenti, ma che ci interpella personalmente e co-
munitariamente, soprattutto al termine dell’anno giubilare che 
riporta al centro Gesù Cristo, nostra speranza».
Un filo rosso ha accompagnato l’intero cammino, dalla liturgia 
agli eventi ricreativi, con al centro la figura del Bambino e della 
grotta. «Il rischio – sottolinea il parroco – è che il Natale venga 
percepito come qualcosa di scontato o superato. Per questo ab-
biamo voluto che fosse sempre un invito concreto all’agire, al 
mettersi in gioco, all’essere semplicemente cristiani».
Durante tutto il tempo di Avvento, presso la chiesa della Madonna 
del Rosario, si è svolto il tradizionale Saluto a Maria, un appun-
tamento quotidiano di preghiera e riflessione che ha visto una 
partecipazione costante e trasversale, con la presenza significa-
tiva anche di giovani. La Novena all’Immacolata Concezione è 
stata proposta come un autentico cammino di fede, capace di 
condurre i fedeli alla gioia della speranza cristiana. L’8 dicembre, 
in piazza, la deposizione di una corona di fiori ai piedi della sta-
tua della Madonna ha richiamato il gesto compiuto ogni anno 
dal Santo Padre a Roma, mentre in serata il concerto mariano 
Le Note di Maria, eseguito dal coro interparrocchiale diretto dal 
maestro Franco De Feo, ha offerto un momento di intensa parte-
cipazione spirituale e artistica.
La novena di Natale, dal titolo “Missionari per amore in compa-
gnia di Maria e Giuseppe”, ha guidato la comunità in un itinerario 
spirituale ispirato ai protagonisti della Natività, presentati come 
modelli attuali di fede e di missione. «Maria e Giuseppe – spiega 
don Claudio – continuano ancora oggi ad attraversare le nostre 
vite, invitandoci a riscoprire il nostro essere missione». Durante 
questo periodo non sono mancati l’adorazione eucaristica setti-
manale e la Lectio divina sul Vangelo domenicale.
Accanto al percorso liturgico, l’Unità pastorale San Francesco 
da Paola, in collaborazione con l’Azione Cattolica, ha promosso 
numerose iniziative ricreative e formative. «Come Azione Cat-
tolica – racconta Angela Liguori – abbiamo voluto offrire occa-
sioni di incontro e di festa per bambini, ragazzi e famiglie». Tra gli 
appuntamenti più partecipati, una grande tombolata con oltre 
centocinquanta bambini e il cineforum natalizio, con la proie-

zione del film Elliott, La piccola renna, occasione di riflessione sui 
temi dell’amicizia e dell’inclusione.
Il 22 e 23 dicembre circa cinquanta ragazzi delle scuole medie e 
delle quinte elementari hanno preso parte a una visita al Borgo 
di Pinocchio, in provincia di Frosinone, luogo simbolico del ce-
lebre film con Nino Manfredi. Oltre alla visita guidata, i ragazzi 
hanno partecipato a laboratori creativi e a momenti di preghiera 
alla presenza della Luce di Betlemme, custodita dalle suore del 
monastero che li ha ospitati.
Il 25 dicembre si è aperta l’ottava edizione del Presepe vivente 
della Pace, che ha richiamato oltre cinquemila visitatori grazie 
alla sinergia tra Unità pastorale, Pro Loco e associazione cultura-
le Arte e Favola. Più di cinquanta figuranti hanno ricostruito con 
cura ambienti, botteghe e costumi dell’epoca, accompagnando 
i visitatori verso la grotta. Accanto alla Natività, la riproduzione 
dell’opera di Banksy La cicatrice di Betlemme ha stimolato una 
riflessione attuale sul tema della pace e sulle ferite del mondo 
contemporaneo.
Le iniziative si sono concluse il 6 gennaio con l’arrivo dei Re Magi 
e con il villaggio di Natale in piazza, animato da attività per gran-
di e piccoli. Tutti gli eventi sono stati patrocinati dal Comune di 
Carapelle. «Il Natale – conclude don Claudio – rappresenta un 
punto di partenza per nuovi progetti di incontro intergenerazio-
nale e valorizzazione delle nostre radici, che prenderanno forma 
presso l’oratorio Don Bosco».



F E B B R A I O 2 0 2 6

Il PRESEPE VIVENTE 
di Borgo Tressanti: 
UN EVENTO CHE ACCENDE LA SPERANZA NELLA LUCE DI CRISTO

sac. Damiano Franco

Domenica 21 dicembre, Borgo Tres-
santi ha vissuto una serata intensa e 
profondamente significativa, desti-

nata a rimanere impressa nella memoria e 
nel cuore di tutti coloro che vi hanno preso 
parte. La quinta edizione del Presepe Vi-
vente non è stata soltanto una rappresen-
tazione della Natività, ma un vero e proprio 
momento di condivisione, capace di unire 
la comunità attorno ai valori più autentici 
del Vangelo.
L’intera borgata si è trasformata in un luogo 
carico di emozione e spiritualità. Le strade, 
i volti e i gesti semplici hanno raccontato 
una storia antica ma sempre attuale: la na-
scita di Gesù, segno di speranza e di luce 
per l’umanità. In questo contesto, il Prese-
pe Vivente ha rappresentato un’occasione 
preziosa per riscoprire il senso profondo 
della comunità e dell’amore reciproco, 
ispirati dall’esempio di Cristo.
Fondamentale è stato il contributo degli 
abitanti di Borgo Tressanti, che con pas-
sione, impegno e spirito di servizio hanno 
collaborato alla realizzazione dell’evento. 
Persone di tutte le età hanno messo a di-
sposizione tempo ed energie, offrendo una 
testimonianza concreta di fede vissuta e 
di partecipazione attiva. I bambini, con en-
tusiasmo e spontaneità, hanno preso parte 
ai laboratori e alle attività preparatorie; gli 
adolescenti hanno affiancato i più piccoli 
e collaborato con gli adulti, sperimentando 
in prima persona il valore della responsa-
bilità.
Un ringraziamento profondo e sincero va al 
Vescovo Fabio, che con la sua presenza ha 
voluto illuminare il Presepe Vivente della 
piccola borgata. La sua umiltà, disponibili-
tà e vicinanza sono state un vero balsamo 
per i cuori di tutti, segno concreto di una 
Chiesa che cammina accanto alle persone. 
La sua partecipazione ha rafforzato il senso 
di comunione e ha ricordato quanto sia im-
portante sentirsi accompagnati nella fede, 
soprattutto nei momenti di difficoltà.
Un sentito ringraziamento va anche al Co-
mune di Cerignola per il patrocinio con-

cesso all’evento, segno di attenzione e 
vicinanza verso la comunità di Borgo Tres-
santi. Tale adesione è stata motivo di orgo-
glio e gratitudine per tutti. Un grazie par-
ticolare all’Assessore Merra, presente alla 
serata, per aver dimostrato in queste ulti-
me settimane cura, attenzione e concreta 
disponibilità nei confronti della scuola e 
dell’intera comunità.
Un ulteriore ringraziamento è rivolto al 
Preside Salvatore Mininno e alla Preside 
Franca Pia Tarantino per la loro partecipa-
zione e il loro sostegno, testimonianza di 
una collaborazione educativa che va oltre i 
confini della scuola e coinvolge l’intero ter-
ritorio. Grazie anche a don Claudio Barboni, 

presidente dell’Associazione San Giusep-
pe, per il prezioso contributo offerto alla 
realizzazione dell’evento e per aver donato 
a tutti il suo sorriso e la sua contagiosa al-
legria.
Il desiderio e l’auspicio condiviso da tutta 
la comunità è quello di poter continuare, 
anche in futuro, a creare momenti di unità, 
di gioia e di partecipazione, capaci di raf-
forzare i legami e di alimentare la speran-
za. Con la forza della solidarietà e guidati 
dall’amore di Cristo, Borgo Tressanti guar-
da avanti con fiducia, certa che insieme si 
possono costruire percorsi di luce e di au-
tentica fraternità.

8p a r r o c c h i e



F E B B R A I O 2 0 2 69p a r r o c c h i e

Un oratorio che diventa CASA,
una casa che diventa SPERANZA

AL CENTRO POLIVALENTE “DON BOSCO” DI CERIGNOLA I SOGNI DIVENTANO REALTÀ

di Mariella Zagaria

Il Centro Polivalente “Don Bosco” di Cerignola è una realtà gio-
vane ma con radici profonde. Nato nel settembre 2023 nell’am-
bito dell’APS “I Sogni di Don Bosco”, è riuscito in poco tempo 

a diventare un punto di riferimento nel quartiere “Cristo Re”, 
offrendo sostegno concreto alle fragilità sociali del territorio. 
Qui, dove spesso si lotta per restare a galla, il Centro rappresen-
ta un porto sicuro: un luogo che accoglie e restituisce speranza. 
Ogni pomeriggio ospita circa cinquanta minori, tra i 6 e i 17 anni, 
provenienti da contesti di difficoltà economica, vulnerabilità fa-
miliare, affidi, bisogni educativi speciali o disturbi dell’apprendi-
mento. Al centro di ogni azione c’è una pedagogia viva, ispirata 
al Sistema Preventivo di San Giovanni Bosco – ragione, religione 
e amorevolezza – non come formule del passato, ma strumen-
ti quotidiani per costruire relazioni sane e prevenire il disagio. Il 
Centro non si limita a rispondere alle difficoltà: costruisce pon-
ti, genera opportunità e fiducia. 
Applicare oggi il Sistema Preventivo significa adottare strumen-
ti moderni: dialogo, interventi educativi mirati, attività struttu-
rate, clima di fiducia, attenzione costante alla prevenzione dei 
conflitti. Questo è possibile grazie a un’équipe motivata: peda-
gogista, educatori, animatori, Salesiani consacrati, volontari del 

Servizio Civile e tirocinanti universitari. Ogni giorno si alternano 
accompagnamento scolastico, laboratori, parent training, mo-
nitoraggi personalizzati e confronti con i docenti. L’attenzione è 
sartoriale, perché ogni ragazzo merita un percorso su misura. Il 
Centro vive dentro l’Oratorio Salesiano: un cortile pieno di voci, 
risate, sport e preghiera, dove nessuno resta solo. L’inserimento 
dei minori in un ambiente così dinamico consente loro di speri-
mentare una socialità autentica e un clima familiare. Un ragazzo 
affidato può giocare a calcio con i coetanei, una bambina timida 
trova coraggio osservando le altre, un adolescente ferito scopre 
di non essere solo. L’oratorio è, da sempre, una scuola di vita: qui, 
più che mai. 
Raccontare questi ragazzi significa avvicinarsi a storie delica-
te, spesso scritte con inchiostro invisibile: paure, sogni, ferite 
silenziose e desideri d’ascolto. Ognuno porta con sé una storia 
unica e il Centro non vede la fragilità come un limite, ma come 
punto di partenza. L’obiettivo è semplice e rivoluzionario: far 
sentire ogni ragazzo accolto, rispettato e accompagnato nella 
scoperta delle proprie potenzialità. Ogni pomeriggio, quando il 
portone si apre, entrano frammenti di vita che raccontano cosa 
può accadere quando qualcuno dice loro: “io credo in te”. Ci sono 
bambini che hanno imparato a fidarsi, piccoli immigrati che cer-
cano nuove parole, adolescenti che trasformano il dolore in forza, 
fratelli che si sostengono nella tempesta, ragazzi che diventano 
punti di riferimento per i più piccoli. Le loro storie si intrecciano 
tra compiti, giochi, risate: fili diversi che creano una trama nuova 
fatta di fiducia, piccoli passi avanti, ricadute e ripartenze, occhi 
che si riaccendono. Sono la dimostrazione vivente delle parole 
di Don Bosco: “In ogni ragazzo, anche il più disgraziato, vi è un 
punto accessibile al bene. Basta cercare la corda giusta e farla 
vibrare”. 
Al Centro, ciascuno trova quella corda: un’educatrice che ascol-
ta senza fretta, un educatore che non si arrende, un ambiente 
che accoglie. Così, passo dopo passo, i ragazzi imparano che le 
ferite sono parte della loro storia, ma non la loro destinazione. 
Quando qualcuno crede nel tuo bene, tutto può cambiare. Il Cen-
tro Polivalente “Don Bosco” si inserisce in una realtà complessa, 
ma ricca di opportunità. Ogni giorno lavora per dare ai ragazzi 
gli strumenti per affrontare il futuro con fiducia e consapevo-
lezza. Il logo dell’APS “I sogni di Don Bosco” è una piuma dipinta 
ad acquerello: Don Bosco, attraverso la sua sensibilità, ha scritto 
e condiviso sogni e speranze. Il logo richiama anche la missione 
del Centro: scrivere i sogni con il cuore, vivere con speranza, 
lavorare con passione. 



F E B B R A I O 2 0 2 6

La “REGOLA DI VITA”
dell’Azione Cattolica
UNA VIA PER CRESCERE NEL VANGELO

di Nicola Ciciretti

L’Azione Cattolica italiana, fin dalle sue 
origini nell’Ottocento, custodisce una 
vocazione chiara e attuale: formare 

laici capaci di vivere il Vangelo nella vita 
quotidiana, nelle pieghe ordinarie dell’e-
sistenza, dentro la storia. In questo oriz-
zonte nasce e si sviluppa la proposta della 
regola di vita, uno strumento semplice ma 
esigente, che aiuta ogni credente a dare 
unità alla propria vita cristiana attraverso 
scelte concrete di preghiera, servizio e te-
stimonianza.
La tradizione spirituale dell’AC ricorda che 
la vera regola di vita del cristiano è già tutta 
nel Vangelo, reso vivibile dal dono dello Spi-
rito Santo. Tuttavia, la fede non cresce nel 
vuoto né in solitudine. Dio non salva indivi-
dui isolati, ma un popolo in cammino. Per 
questo la regola di vita non è mai un eserci-
zio intimistico o individualista: è un cammi-
no ecclesiale, vissuto dentro la comunità e 
sostenuto dalla Chiesa.
La riflessione sulla regola di vita è un per-
corso che prende avvio dall’Interrogatio, 
cioè dalle domande profonde che abitano 
il cuore di ogni uomo e di ogni donna. Come 
vivere la fede oggi? Come maturare nella 
carità? Come essere testimoni credibili nel 
lavoro, nella famiglia, nella società?
Da qui si sviluppa un dinamismo che appar-
tiene da sempre alla tradizione cristiana. 
Il primo passo è la Traditio: ciò che abbia-
mo ricevuto nella Chiesa. La Parola di Dio 
ascoltata e meditata, i sacramenti, la vita 
liturgica, la testimonianza di altri credenti, 
il patrimonio spirituale che ci precede e ci 
sostiene. Senza questo dono iniziale, non 
esiste alcun cammino possibile.
Segue la Receptio, l’accoglienza personale 
e responsabile di questi doni. È il momento 
in cui ciò che riceviamo diventa nutrimento 
quotidiano e forma interiore. Può tradursi, 
ad esempio, nella scelta di un tempo stabile 
di preghiera ogni giorno, nella fedeltà alla 
lettura del Vangelo, nella partecipazione 
consapevole alla vita della comunità par-
rocchiale o associativa. Piccoli gesti, ap-

parentemente ordinari, che però plasmano 
lentamente lo stile di vita.
Il terzo movimento è la Redditio, la restitu-
zione. Ciò che abbiamo ricevuto e custodito 
non è solo per noi: chiede di diventare dono 
per gli altri. La regola di vita prende corpo 
nell’impegno concreto per il bene comune, 
nella disponibilità al servizio, nella respon-
sabilità assunta nei propri ambienti di vita. 
È la scelta di vivere il lavoro con onestà, di 
prendersi cura delle relazioni, di dedicare 
tempo e competenze alla comunità civile 
ed ecclesiale.
In questo intreccio di interrogarsi, riceve-
re, accogliere e restituire, la regola di vita 
diventa una bussola spirituale. Non indica 
percorsi straordinari, ma aiuta a orientare 
le scelte di ogni giorno. 
La storia dell’Azione Cattolica è ricca di te-
stimoni che hanno incarnato questa visio-
ne, tutti hanno insistito su un punto deci-
sivo: la regola di vita non è un insieme di 
obblighi da osservare, ma una risposta d’a-
more, una scelta adulta e libera che nasce 
dall’incontro con Cristo.

La Scuola della Parola, i momenti di pre-
ghiera comunitaria, la formazione per-
manente e il confronto fraterno possono 
diventare luoghi privilegiati per verificare 
il cammino e non smarrire la direzione. In 
questo orizzonte, la regola di vita è chiama-
ta a rivelarsi come uno strumento prezio-
so anche oggi, in un tempo segnato dalla 
frammentazione, dalla fretta e dalla fatica 
di tenere insieme fede e quotidianità.
In questo senso, la proposta dell’Azione Cat-
tolica appare particolarmente attuale: offre 
un modo semplice e profondo per unifica-
re la vita, evitando sia l’attivismo sterile sia 
una spiritualità disincarnata. Il laico di AC 
abita il mondo da discepolo non attraverso 
gesti eroici, ma con la fedeltà dei piccoli 
passi, nella responsabilità quotidiana e nel-
la gioia del servizio.
È la santità “feriale”, quella che cresce nel 
silenzio, nella perseveranza e nella con-
divisione. Una strada umile, ma capace di 
trasformare la vita personale e di offrire 
al mondo un segno credibile e luminoso di 
speranza cristiana.

10a z i o n e  c a t t o l i c a



F E B B R A I O 2 0 2 611a z i o n e  c a t t o l i c a

di Maria Vittoria Calvio

Lo scorso 5 gennaio, il Presidente diocesano di Azione Cat-
tolica, accompagnato dalla Responsabile ACR e dalla Vice 
Giovani, si è recato presso la Casa di Accoglienza per Anziani 

“Istituto Pompei”, ad Ascoli Satriano, per far visita a una pre-
senza preziosa per la storia associativa della diocesi.
Ospite della struttura è infatti la signorina Maria Santoro, storica 
aderente di Azione Cattolica che, nello scorso mese di ottobre, 
ha raggiunto il significativo traguardo dei 100 anni. Un secolo di 
vita attraversato con passione, fede e un instancabile servizio alla 
comunità.
I tre hanno fatto visita a Maria per consegnarle la tessera asso-
ciativa del nuovo anno. Lei, visibilmente felice e commossa per 
l’incontro, non ha esitato a rispondere con una sorprendente luci-
dità di pensiero alle domande che le venivano rivolte. Attraverso 
i suoi ricordi, ha ripercorso alcuni tra gli episodi più significativi 
della sua lunga vita associativa e personale, offrendo una testi-
monianza autentica e profonda.
Il suo racconto parte da una Maria giovanissima, sempre attenta 
ai bisogni dei più fragili e degli ultimi, specialmente negli anni 
difficili della Seconda Guerra Mondiale, quando povertà e soffe-
renza segnavano profondamente le comunità. Dalle sue parole 
emergono testimonianze di vita vera, spesa interamente per il 
bene comune.
I suoi ricordi attraversano il cuore: memorie di tempi complessi, 
in cui la voce delle donne doveva faticare per essere ascoltata. 
Ma Maria non si è mai lasciata intimidire dalle regole e dai limiti 
del suo tempo. Coraggiosa e determinata, fin da giovane scelse 
di aderire alla Gioventù Femminile, fortemente voluta dalla beata 
Armida Barelli, riconoscendo nell’Azione Cattolica uno spazio di 
crescita, responsabilità e libertà.
Con emozione, Maria ricorda l’audacia e l’amore dei suoi genitori, 
raccontando: «I miei genitori mi hanno sempre lasciata libera, 
avevano fiducia in me. Dicevano di avere “u waglion” in casa, per-
ché tornavo tardi la sera dopo aver trascorso tutta la giornata 
fuori ad aiutare la comunità attraverso l’Azione Cattolica». Un 
aneddoto semplice ma potente, che diventa per tutti un richia-

mo forte: la libertà è il dono più grande che un genitore possa 
fare a un figlio.
È proprio all’interno della Gioventù Femminile che Maria rafforza 
la sua vocazione al servizio, dedicando gran parte della sua vita ai 
bambini, agli ammalati e a chiunque avesse bisogno di una pre-
senza attenta e discreta.
Nel suo racconto emerge anche un pensiero chiaro e attualis-
simo sull’Azione Cattolica, che Maria definisce una vera forza 
laicale, capace di operare accanto alla gerarchia, in comunione 
con la Chiesa, per cambiare concretamente le cose. Per lei l’Azio-
ne Cattolica è una forza che nasce dall’insieme, dall’unità e dalla 
corresponsabilità: una forza che, quando cammina compatta, 
può davvero muovere le montagne.
Non mancano poi i consigli rivolti ai suoi visitatori: «Bisogna sem-
pre rimanere in rapporti pacifici con i sacerdoti. Soprattutto bi-
sogna credere e avere fiducia nella Chiesa: nei suoi Vescovi, nel 
Papa e nei suoi sacerdoti». Parole semplici, ma cariche di una 
sapienza maturata in una vita interamente donata.
Un pensiero speciale è stato infine rivolto ai bambini dell’ACR, 
che Maria considera da sempre il cuore pulsante dell’associa-
zione diocesana. Rivolgendosi in particolare alla Responsabile di 
settore, l’ha esortata a voler bene a tutti i bambini, a prendersene 
cura con dedizione, perché — come lei stessa ha sottolineato — 
anche se piccoli, restituiscono tanto, con entusiasmo e auten-
ticità.
Prima di lasciarci, insieme a Maria abbiamo voluto fermarci in 
preghiera, recitando l’Angelus. In quel momento semplice e in-
tenso abbiamo ricordato il “sì” della Vergine Maria, rinnovando 
anche il nostro “sì” quotidiano al Signore, perché possa guidare 
le nostre scelte e il nostro impegno, rendendoci capaci di agire 
nel mondo come testimoni credibili del Vangelo.
Al momento dei saluti, Maria ha voluto lasciare ai suoi visitatori 
un ultimo messaggio, semplice e potentissimo: «Siate fiaccole!»
Un invito a custodire la speranza e a diffonderla, perché — come 
lei stessa ricorda — la speranza è un fuoco: fa luce anche nei 
momenti di oscurità.

“SIATE 
FIACCOLE!”



F E B B R A I O 2 0 2 6

Il messaggio di LOURDES
di Domenico Palieri

Lourdes non è solo un Santuario Maria-
no tra i più visitati al mondo. Lourdes 
è anche un luogo entrato nell’immagi-

nario e nel linguaggio corrente, con sva-
riati significati che vanno dallo spirituale 
più profondo all’irriverente (pensiamo 
a quante volte si cita Lourdes quando le 
cose vanno male).
Ma cosa rende Lourdes così “speciale”? 
Partirei dalla richiesta che la Bella Signora 
fa a Bernadette: “Và a dire ai preti che si 
costruisca una Cappella e che si venga in 
Processione”. 
Il linguaggio semplice usato dalla Ma-
donna, è al tempo stesso denso di signi-
ficati: dice “Preti”, parola tipicamente 
cristiana, e non “Sacerdoti”, parola in 
uso anche ad altre religioni, ad indicare 
l’importanza della gerarchia ecclesia-
stica rispetto ad una spiritualità “fai da 
te”; dice “Cappella” e non “Chiesa” per 
indicare un luogo di raccoglimento e di 
preghiera intima; chiede che si venga in 
“Processione” e quindi che si cammini 
come comunità e non individualmente. 
Abbiamo, dunque, una prima visuale: un 
luogo di spiritualità comunitaria caratte-
rizzata da funzioni religiose quali la Messa 
Internazionale, la Processione Eucaristi-
ca e la Processione aux flambeaux, che 
uniscono in una sola anima migliaia di 
persone, provenienti dai luoghi più dispa-
rati del mondo. In questa moltitudine di 
persone, quello che balza all’attenzione 
è la presenza di un gran numero di por-
tatori di handicap e di ammalati, in una 
concentrazione tale da non poter essere 
così “invisibili” come accade nella realtà 
quotidiana.
Anche per questo aspetto ci si pone un’al-
tra domanda: perché a Lourdes così tanti 
sofferenti? Qui, l’analisi è un po’ più deli-
cata: partendo sempre dall’invito di Maria 
a Bernadette “Và alla fontana a lavarti”, 
Lourdes è associata alle proprietà mira-
colose dell’acqua che sgorga dalla Grotta. 
In effetti tante sono le guarigioni fisiche 
inspiegabili riconosciute, tante altre non 
vengono denunciate o non sono ritenute 
tali. Ma è questo il miracolo di Lourdes? In 
verità l’invito ad andare a lavarsi è una 
richiesta di conversione e di rinascita. 
Non per nulla la Beata Vergine chiedeva di 
fare questo gesto per la “conversione dei 
peccatori”.
E’, quindi, Lourdes un luogo di cambia-
mento? La mia esperienza unitalsiana a 
Lourdes mi consente di affermare che è 

proprio così. A Lourdes si incontrano tre 
anime che rimandano alle virtù teologali: 
la Fede (i pellegrini), che considerano la 
Grotta luogo privilegiato di preghiera; la 
Speranza (gli ammalati), che vi riversano 
le loro amarezze e i loro sogni; e la Carità 
(i volontari), che, gratuitamente, si dedi-
cano a loro incessantemente. Queste tre 
anime si mescolano e si fondono tra di 
loro: gli ammalati sono al centro, le fun-
zioni religiose li pongono ai primi posti, 
ricevendo attenzione e amore come ra-
ramente ricevono. I volontari, donandosi 
agli ammalati senza badare alla fatica e 
al riposo, ricevono in cambio tanto affet-
to e gratitudine e, insieme, anche tanta 
forza di vita e dignità che ritornerà utile 
per superare le piccole difficoltà della vita 

soprattutto se paragonate a quelle che un 
ammalato deve affrontare ogni giorno. E i 
pellegrini? I pellegrini, per mia esperienza, 
sono travolti dal vedere tanta sofferenza e 
tanto amore al contempo. Essi stessi non 
vogliono essere da meno e spesso si ren-
dono disponibili a dare una mano, accan-
tonando per un attimo le vere ragioni per 
cui sono lì: le ansie per una malattia che si 
affaccia, per un figlio che non si realizza, 
per il lavoro che non arriva, per un amore 
che non si concretizza. 
A questo punto c’è da chiedersi: Chi è il 
sano? E chi è l’ammalato? 
A Lourdes ci si cura a vicenda con la de-
dizione, con l’impegno e con la gratitudi-
ne: non si ritorna mai uguali a come si è 
partiti. A Lourdes spariscono le differenze: 
del resto Bernadette è stata scelta pur 
essendo bambina e ammalata, povera e 
ignorante. Lourdes è un anticipazione del 
Paradiso, è una casa per tutti, fratelli e 
sorelle, e dove c’è una casa c’è anche una 
Mamma che ci aspetta.

12u n i t a l s i



F E B B R A I O 2 0 2 613p a s t o r a l e  g i o v a n i l e / v o c a z i o n a l e

VITA CONSACRATA: 
segno di speranza per la Chiesa

CARISMI DIVERSI, UN UNICO AMORE

di Maria Antonietta Iorio

Il 2 febbraio, nella Festa della Presenta-
zione del Signore, la Chiesa celebra, in 
quest’anno, la XXX Giornata Mondiale 

della Vita Consacrata. Un appuntamen-
to che ci invita a guardare con gratitu-
dine a uomini e donne che hanno scelto 
di donare interamente la propria vita al 
Signore. Una celebrazione che coinvolge 
l’intera comunità cristiana, chiamata a ri-
conoscere nella Vita Consacrata un segno 
profetico di speranza e una testimonianza 
viva dell’amore di Cristo per il mondo.
Nella nostra Diocesi, la ricchezza della 
vita consacrata si esprime attraverso una 
pluralità di carismi e presenze: i frati Mi-
nori Cappuccini, i frati Minori Francescani, 
i Salesiani, i Missionari dei Sacri Cuori, gli 
Oblati della Madonna del Rosario, le Do-
menicane del SS. Sacramento, le Figlie di 
Maria Ausiliatrice, le Missionarie Figlie del 
Calvario, le Apostole del Santo Rosario e le 
Missionarie del Cuore Immacolato di Ma-
ria. Realtà diverse per storia e missione, 
ma unite dal desiderio di servire il Signo-
re e i fratelli nell’annuncio del Vangelo, 
nella preghiera e nella carità quotidiana, 
spesso vissuta in modo silenzioso e na-
scosto.
Accanto a queste forme di vita religiosa, 

la nostra diocesi ha vissuto, poco più di un 
anno fa, un evento di particolare rilievo. Il 
28 settembre 2024 il Vescovo, Mons. Fabio 
Ciollaro, ha istituito l’Ordine delle Vergi-
ni, accogliendo la prima consacrazione. 
Un gesto che affonda le sue radici nella 
tradizione più antica della Chiesa, ante-
cedente alla nascita della vita monasti-
ca, che manifesta l’azione sempre nuova 
dello Spirito Santo, capace di suscitare 
forme di sequela adatte al nostro tempo.
La sua origine, come per ogni vocazione, 
è legata allo sguardo, alla chiamata, all’in-
contro, alla relazione d’amore che Gesù di 
Nazaret, che ancora oggi, percorrendo le 
nostre strade, continua a rivolgere ad al-
cune donne che, toccate nel profondo, de-
cidono di seguirlo in una relazione intima 
e totale, così come le non poche donne 
del Vangelo: ad esempio Maria di Magdala, 
prima testimone della Risurrezione.
Fin dai primi secoli, molte donne hanno 
scelto la verginità consacrata come ri-
sposta radicale al Vangelo, talvolta fino al 
martirio.
Ancora oggi, dall’ascolto della Parola di 
Dio e dall’incontro con Cristo Eucaristia, 
alcune donne sentono di essere chiama-
te a vivere questa forma di consacrazione 
nel cuore del mondo.
Il Rito prevede dei segni esplicativi: la 

possibilità della consegna del velo che le 
distingue dalle altre donne come vergi-
ne interamente consacrata al servizio di 
Cristo e della Chiesa; l’anello come segno 
delle mistiche nozze con Cristo e di fedel-
tà allo Sposo e la Liturgia delle Ore per la 
preghiera di lode al Padre e di intercessio-
ne per la salvezza del mondo. Come ricor-
da il Catechismo della Chiesa cattolica, la 
vita verginale è un segno che richiama la 
transitorietà delle realtà terrene e orienta 
lo sguardo verso i beni futuri, per questo 
le consacrate in accordo con il proprio 
vescovo, in alcune Diocesi, come anche la 
nostra, scelgono di indossare l’abito litur-
gico in ricordo della veste bianca, che ci 
è stata consegnata nel giorno del battesi-
mo, con la quale ci presenteremo dinanzi 
al trono dell’Agnello. 
Le consacrate dell’Ordo Virginum vivono 
del proprio lavoro, abitano da sole o in 
famiglia, o insieme ad altre consacrate. 
Sono in comunione con le sorelle delle 
altre Diocesi d’Italia e si incontrano due 
volte l’anno a livello regionale e naziona-
le, seguono un cammino di formazione 
permanente sotto la guida di un delegato 
nominato dal Vescovo. 
La Giornata Mondiale della Vita Consa-
crata diventa così non solo un’occasione 
di ringraziamento, ma anche un invito a 
riscoprire la bellezza di una vita donata: 
segno profetico e luminoso di speranza 
per la Chiesa e per il mondo.



F E B B R A I O 2 0 2 6

TRUMP 
e il pater familias

fra Antonio Belpiede ofm cap

La frequenza media alla Messa dome-
nicale e alle Messe feriali è cambiata 
dappertutto. Ero un giovane parroc-

chiano “del convento”, come si diceva e si 
dice a Cerignola, oggi un frate della stes-
sa famiglia religiosa e parrocchiale. Sono 
certo che la vicinanza fisica della casa pa-
terna al convento abbia influito sulla mia 
vocazione. I nostri pomeriggi estivi erano 
pervasi dai dischi francescani di fra Gio-
vanni, che decidevano con autorità di fat-
to la fine della siesta. Dal balcone di casa 
si toccava con mano la scalinata d’ingres-
so alla chiesa. Alle 7,25 puntuale la signora 
Carmela, madre di molti figli, saliva i po-
chi gradini per partecipare alla S. Messa. 
Tutte le mattine che Dio comanda questa 
madre cristiana partecipava all’Eucaristia. 
C’erano altre donne come lei, e uomini, 
padri di famiglia, ma a distanza di mezzo 
secolo, lei rimane l’icona maggiore di una 
devozione semplice, fedele, quotidiana. 
Oggi il panorama è cambiato. Carmela è 

in Paradiso, così altre madri e padri di quel 
tempo. 
Mi ha impressionato, tornando a Cerigno-
la, celebrando l’Eucaristia ogni mattina 
notare il calo dei fedeli. Ma del resto i 
segni di decadenza sono molteplici. Dal 
tasso demografico da paese di moribon-
di alla fuga all’estero dei nostri giovani 
migliori, di chi non accetta salari atrofici 
per grandi competenze e liquidazioni fan-
tastiche per manager che hanno combi-
nato danni. Pure resistono talvolta valori e 
simboli di epoca lontana. Addirittura pre-
cedente la cultura cattolica, permane un 
modello generato dalla grande sapienza 
civica e giuridica di Roma classica: il buon 
padre di famiglia – bonus pater familias. 
Se da un lato la famiglia subisce pode-
rosi attacchi da chi intende affermare il 
modello dell’individuo e dei suoi diritti 
soggettivi come galassia in espansione 
illimitata, dall’altro quando si esige la 
diligenza dell’uomo onesto ci si richiama 
al buon papà, attento ai suoi figli, ma an-
che a quelli degli altri, ai vicini, al mon-

do. Rispetto all’origine romana va operato 
un aggiornamento, ponendo allo stesso 
livello di positività e diligenza la mater 
familias. Per il resto fa riflettere l’attualità 
di un modello tanto antico, presente in di-
versi codici di differenti stati. Citiamo per 
tutti l’art. 1176 del Codice Civile italiano: 
«Nell’adempiere l’obbligazione il debitore 
deve usare la diligenza del buon padre di 
famiglia».
La famiglia è il primo e più naturale cen-
tro di relazioni umane. L’individuo è un’a-
strazione della cultura occidentale, non 
esiste in natura, ma nella filosofia. Esiste 
anche nella sofferenza dello spirito uma-
no. L’uomo è un essere in relazione, la stes-
sa parola «persona» viene da prosopon, la 
maschera del teatro greco, ed esprime un 
ruolo specifico nella relazione tra soggetti 
umani. L’esperienza umana ha traslato il 
ruolo del buon padre di famiglia dal foco-
lare al foro, dalle relazioni intime a quelle 
giuridiche. Il diritto è intersoggettivo, cioè 
compone secondo il giusto ciò che appar-
tiene all’uno o all’altro: «A ciascuno il suo 
– Unicuique suum». Le relazioni giuridiche 
poi si realizzano a differenti livelli, tra per-
sone o tra stati. Il diritto internazionale è 
sorto come alternativa alla legge del più 
forte, come soluzione pacifica delle con-
troversie. Ci sono trattati, un rilevante 
bagaglio di norme consuetudinarie. Ave-
vamo già visto la legge della giungla ritor-
nare nei duecentomila uomini della «ope-
razione speciale di Polizia» in Ucraina. 
Ma l’operazione in Venezuela e ancor più 
le minacce d’invasione della Groenlandia, 
e ancora le crescenti battute sul Canada 
vengono dal Presidente della più cele-
bre - una volta – democrazia del mondo. 
Quando Trump afferma che non gli serve 
il Diritto internazionale, ma l’unico limite 
della sua moralità, ripete «lo Stato sono 
io», cancellando la rivoluzione francese 
e quella americana, il sogno delle Nazioni 
Unite e molto altro.
Crediamo che Trump non abbia mai letto 
del buon padre di famiglia. Temiamo, dalla 
tentazione del serpente nell’Eden a Luci-
fero, chi pretende di essere «come Dio». Il 
Parlamento è il luogo naturale in cui padri 
e madri di famiglia discutono sul benesse-
re di una comunità. Ma nemmeno il Parla-
mento piace a Trump, né ai suoi seguaci 
che lo assaltarono cinque anni fa.

14c h i e s a  e  s o c i e t à



F E B B R A I O 2 0 2 615c h i e s a  e  s o c i e t à

Sac. Pasquale Ieva

Questo approccio non solo rafforza il legame tra i fedeli e 
il clero, ma contribuisce anche a garantire una vita eccle-
siale vibrante e attiva. Per questo i fedeli devono sviluppa-

re: 1. Legame di fiducia e collaborazione: La corresponsabilità 
implica che i fedeli non siano semplici destinatari del ministero 
sacerdotale, ma attori attivi nella vita della Chiesa. I sacerdoti, 
infatti, sono chiamati a guidare e servire, ma hanno bisogno del 
sostegno e della partecipazione della comunità per svolgere il 
loro compito in modo efficace. Questo legame di fiducia e col-
laborazione crea un ambiente in cui tutti si sentono coinvolti e 
valorizzati; 2.  Sostegno Spirituale e Morale: I sacerdoti affron-
tano quotidianamente sfide e pressioni legate al loro ministero. 
La corresponsabilità si traduce in un sostegno spirituale e mo-
rale da parte dei fedeli, che possono pregare per i sacerdoti, of-
frire parole di incoraggiamento e ascolto, e creare un clima di 
accoglienza e comprensione. Questo supporto è essenziale per 
il benessere psicologico e spirituale del clero; 3. Impegno Econo-
mico e Risorse: la corresponsabilità si estende anche all’aspetto 
economico. I fedeli sono chiamati a contribuire attivamente al 
sostentamento dei sacerdoti e delle attività parrocchiali. Attra-
verso donazioni, offerte e partecipazione a eventi di raccolta fon-
di, la comunità può garantire che i sacerdoti abbiano le risorse 
necessarie per svolgere il loro ministero senza preoccupazioni 
economiche; 4. Formazione e Crescita Continua: un altro aspet-
to della corresponsabilità è l’impegno per la formazione continua 
dei sacerdoti. I fedeli possono sostenere iniziative che promuovo-
no l’educazione e la crescita professionale del clero, assicurando 
che siano preparati ad affrontare le sfide moderne e a rispon-
dere alle esigenze spirituali della comunità; 5. Creazione di una 
Cultura di Trasparenza: promuovere una cultura di trasparenza 
nella gestione delle risorse e delle decisioni parrocchiali è fonda-
mentale per costruire fiducia. Quando i fedeli sono informati su 
come vengono utilizzati i loro contributi e possono partecipare 
attivamente alle decisioni, si crea un senso di corresponsabilità 
che rafforza il legame tra sacerdoti e comunità. 
Perché tutto questo si può realizzare è necessario che fedeli e i 
cittadini aderiscano e usufruiscano delle forme e modalità che il 
Sostegno Economico della Chiesa ci offre e che si articola su due 
nuovi strumenti: l’8xmille e le offerte deducibili per il clero sono 
perfettamente distinte, anche se l’una non esclude l’altra. In 
pratica chi sceglie di destinare l’8xmille alla Chiesa cattolica 
può anche fare un’offerta a favore del sostentamento del clero 
e viceversa. E qui però che emerge anche il diverso valore 
ecclesiale dei due gesti. Proprio perché non costa nulla,  l’8x-
mille è per il credente un atto di coerenza con la propria fede, 
mentre  l’offerta per il clero ha un maggior valore di partecipa-

zione ecclesiale  poiché comporta un esborso personale, sia 
pure ripagato in parte dal vantaggio della deducibilità in sede di 
dichiarazione dei redditi, anche nel caso in cui non sia obbligato 
alla presentazione della dichiarazione. Nella Diocesi di Cerignola 
- Ascoli Satriano si sta molto lavorando perché tutto ciò che è 
stato precedentemente affermato possa diventare sempre più 
realtà e generare in tutti generosità e corresponsabilità per la 
vita ecclesiale. Un aspetto che va sottolineato come alla richie-
sta di contribuire al sostentamento del Clero non rispondono 
solo i fedeli laici, ma gli stessi Sacerdoti sentono il dovere di 
donare la loro offerta, ricordando a sé stessi e agli altri, che 
prima di essere Sacerdoti si appartiene al popolo santo di Dio. 
Di anno in anno cresce sempre più il numero degli offerenti, rag-
giungendo anche dei buoni risultati. Nel 2024, sono stati raccolti 
Euro 33.884 da 1355 donatori, 1 fedele ogni 89 abitanti ha sentito 
il dovere e il piacere di sostenere i Sacerdoti. Nel 2025 si spera 
di poter aumentare sia il numero dei contribuenti sia il totale 
raccolto. 
Questi risultati evidenziano come il servizio di Promozione al So-
stegno Economico della Chiesa presente in Diocesi comincia a 
portare dei buoni frutti e a smuovere i cuori di tutti verso questa 
realtà. Il “sostenere i Sacerdoti” diventa così nella Comunità Cri-
stiana non solo un dovere da compiere ma un gesto di gratitudi-
ne e amore per loro.

AMARE I SACERDOTI 
è sostenerli:

un impegno per la Comunità /2



F E B B R A I O 2 0 2 6

CONFRATERNITE 
e Dottrina Sociale della Chiesa

di Donatella Perna

Nel convegno svoltosi il 10 gennaio 
scorso, dal titolo “Confraternite e 
Comunità: tra memoria e futuro”, 

che ha visto la partecipazione dei relatori 
Pasquale Bonnì, Donatella Perna, Virgilio 
Caivano e Luigi Ruperto, uno degli inter-
venti ha posto l’attenzione sul rapporto 
tra confraternite e Dottrina sociale del-
la Chiesa. In particolare, la relazione della 
scrivente ha offerto una lettura storica e 
culturale del fenomeno confraternale, 
mettendo in dialogo la lunga esperienza 
dell’associazionismo cattolico con la na-
scita e lo sviluppo della riflessione socia-
le della Chiesa tra Otto e Novecento.
La relatrice ha innanzitutto chiarito come 
le confraternite siano anteriori alla formu-
lazione sistematica della Dottrina sociale 
cattolica, avvenuta con l’enciclica Rerum 
Novarum del 1891, ma non estranee ad 

essa. Al contrario, esse rappresentano una 
prassi storica che anticipa molti dei suoi 
principi fondamentali: il bene comune, la 
solidarietà, la sussidiarietà, la destinazio-
ne universale dei beni. Prima che questi 
concetti fossero espressi in forma dottri-
nale, erano già vissuti concretamente nel-
la vita delle comunità cristiane.
Nel mondo europeo di antico regime, 
privo di uno Stato sociale e di strutture 
pubbliche di assistenza, la Chiesa e i laici 
organizzati seppero rispondere ai bisogni 
sociali attraverso istituzioni e forme as-
sociative: ospedali, monti di pietà, opere 
educative, assistenza ai poveri, ai malati, 
ai pellegrini, ai carcerati. In questo con-
testo, le confraternite furono protagoniste 
di una carità strutturata, stabile, comuni-
taria, capace di supplire alla mancanza di 
welfare senza ridursi a semplice elemosi-
na.
Il percorso si complica nel XIX secolo, 
quando la Rivoluzione industriale e le pro-
fonde trasformazioni economiche e so-
ciali portano alla nascita della cosiddetta 
“questione sociale”. In questo scenario 
emergono il socialismo, il sindacalismo e, 
soprattutto, la dottrina del materialismo 
storico di matrice ateistica, che legge la 
realtà esclusivamente in chiave di con-
dizionamenti socio-economici e propo-
ne una prassi rivoluzionaria destinata a 
rovesciare l’ordine esistente. La relatrice 
ha sottolineato come ciò sia stato l’esito 
di una prolungata sottovalutazione delle 
problematiche sociali, soprattutto in rife-
rimento a realtà vastissime e diversificate, 
riducendo l’uomo a semplice ingranaggio 
dei rapporti di produzione.
Di fronte a queste correnti, la Chiesa non 
si è lasciata escludere dal dibattito sulla 
questione sociale. Pur condannando gli 
esiti ideologici del comunismo, non ha 
ignorato le sofferenze del mondo del lavo-
ro e delle classi più deboli. Al contrario, ha 
progressivamente maturato una riflessio-
ne originale, alternativa sia al liberismo 
individualista sia al collettivismo mate-

rialista, riaffermando la centralità della 
persona umana e della sua dignità.
Le confraternite furono incoraggiate an-
che come risposta ecclesiale al diffon-
dersi della dottrina protestante della sola 
fide: la sola fede è sufficiente per salvarsi 
mentre per la tradizione cattolica la fede 
non può restare astratta, ma deve tradursi 
in opere di misericordia.
La relatrice ha richiamato anche il magi-
stero più recente, a partire dalla bolla di 
indizione del Giubileo della Misericordia 
Misericordiae vultus (2015), che invita a 
riscoprire le opere di misericordia cor-
porali e spirituali come criterio di auten-
ticità della fede nonchè dal Catechismo 
antico, che le definisce come azioni con-
crete con cui si soccorre il prossimo nelle 
necessità del corpo e dello spirito: dare 
da mangiare agli affamati, da bere agli 
assetati, vestire gli ignudi, accogliere i 
forestieri (o dare alloggio ai pellegrini), 
visitare gli infermi, visitare i carcerati, 
seppellire i morti. Ma anche consigliare i 
dubbiosi, istruire gli ignoranti, ammonire 
i peccatori, consolare gli afflitti, perdo-
nare, sopportare i molesti, pregare per i 
vivi e i morti.
In tale prospettiva, la carità non è assi-
stenzialismo, ma giustizia vissuta, respon-
sabilità condivisa, partecipazione alla co-
struzione del bene comune.
Tutto questo percorso storico e pratico 
confluisce, verso la fine dell’Ottocento, 
nell’elaborazione formale della Dottrina 
sociale della Chiesa, che con l’enciclica 
Rerum novarum offre una sintesi teorica 
di un patrimonio già largamente speri-
mentato nella vita delle comunità cattoli-
che, nutrita da secoli di prassi, di istituzio-
ni e di associazionismo cristiano.
In conclusione, l’intervento ha mostrato 
come le confraternite non siano un resi-
duo del passato, ma una chiave interpre-
tativa preziosa per comprendere il rap-
porto tra fede, carità e impegno sociale e 
per immaginare, anche oggi, nuove forme 
di fraternità e responsabilità condivisa.

16c u l t u r a



F E B B R A I O 2 0 2 617c u l t u r a

L’ARTE come lente dell’umano
IL CARDINALE JOSÉ TOLENTINO DE MENDONÇA 

RACCONTA LA MISSIONE CULTURALE DELLA CHIESA

di Angiola Pedone

Nel dialogo con Raja El Fani per Fine-
stre sull’Arte, il cardinale José Tolen-
tino de Mendonça – poeta e Prefetto 

del Dicastero per la Cultura e l’Educazione 
della Santa Sede – offre una visione pro-
fonda e radicale di quello che oggi rappre-
senta l’arte nella comprensione dell’esse-
re umano e nella missione culturale della 
Chiesa. L’intervista, pubblicata il 12 gen-
naio 2026, si svolge attorno a questioni 
cruciali: il rapporto della Chiesa con l’ar-
te contemporanea, la funzione dell’arte 
come strumento di conoscenza e la ca-
pacità delle opere di mettere in dialogo 
visioni, sensibilità e domande esistenziali 
che interpellano tutti. 
Secondo il cardinale, quello tra Chiesa e 
arte non è un legame residuale o pura-
mente storico, ma un rapporto vitale che 
ha trovato nuova corporeità con la crea-
zione di Conciliazione 5, la prima galleria 
d’arte del Vaticano aperta su Via della 
Conciliazione a Roma. Questa iniziativa, 
ideata nel 2025, segna una svolta: non più 
l’arte all’interno delle mura sacre dei mu-
sei ecclesiastici, ma un luogo che si apre 
alla città e si confronta con le tendenze 
più significative dell’arte contemporanea. 
Il cardinale racconta che la sua nomina al 

Dicastero, affidata da Papa Francesco nel 
2022 e confermata da Papa Leone XIV, ave-
va già in sé l’intento di “connettere cultu-
ra e educazione” come leve fondamentali 
per comprendere l’umano nelle sue ten-
sioni storiche e dialogiche. Per Mendonça, 
la cultura non si limita alla conservazione 
del passato, ma è un campo di ricerca, di 
ascolto e di produzione di senso. 
Quando gli viene chiesto di definire la vi-
sione dell’arte, il cardinale afferma con 
chiarezza che l’arte è una “lente” e un 
“strumento acustico”: essa permette di 
osservare l’essere umano con precisione 
poetica e di ascoltare voci – anche quel-
le non espresse – che rivelano desideri, 
inquietudini, domande profonde e, so-
prattutto, storie di vita. L’essere umano, 
in questo orizzonte, non è più visto solo 
attraverso categorie concettuali o teolo-
giche, ma è interpretato nella sua inte-
rezza di soggetto storico, esistenziale e 
relazionale. 
Questa inclinazione verso una visione 
dell’arte come esperienza che trascende 
l’estetica e si pone come indagine an-
tropologica e spirituale si riflette nelle 
scelte culturali del Dicastero. L’arte non 
è più confinata nel recinto museale o 
ecclesiale, ma libera di dialogare con 
territori sensibili come carceri, ospedali 
o periferie sociali: luoghi dove si intrec-

ciano solitudini, fragilità e possibilità di 
trasformazione. L’obiettivo è chiaro: favo-
rire una relazione creativa tra gli artisti e 
le dinamiche umane, in cui l’arte diventa 
veicolo di ascolto e di incontro.  
Nel corso dell’intervista emerge anche 
una critica costruttiva alla cultura con-
temporanea: la Chiesa, pur non aderendo 
alle logiche di mercato tipiche dei sistemi 
artistici laici, può offrire un contributo ori-
ginale promuovendo una estetica dell’a-
scolto e del dialogo. L’idea non è quella 
di uniformare o imporre una prospettiva 
artistica, ma di valorizzare la pluralità 
delle voci e delle forme in un processo 
culturale che possa illuminare le grandi 
questioni umane. 
In definitiva, per José Tolentino de Men-
donça l’arte è essenziale perché aiuta a 
capire ciò che significa essere umani: da 
dove veniamo, dove andiamo e come in-
terpretiamo la complessità dei nostri tem-
pi. La Chiesa, in questa prospettiva, non si 
limita a custodire opere o tradizioni, ma si 
impegna ad inserirsi nei processi cultura-
li con uno sguardo critico e aperto. In un 
mondo di rapidi cambiamenti e di sfide 
etiche, l’arte diventa così un elemento 
chiave per interrogarsi sull’umano, ren-
dendo visibili le contraddizioni e le speran-
ze che animano la nostra epoca. 



F E B B R A I O 2 0 2 6

Sarà LA VOLTA GIUSTA?
LA RICERCA DEL PROPRIO POSTO NEL MONDO IN “LA VOLTA GIUSTA” DI LORENZA GENTILE

18c u l t u r a

di Antonio Solmona

Con “La volta giusta” (Feltrinelli, 2025) Lorenza Gentile 
firma un romanzo che, con leggerezza solo apparente, 
tocca alcune delle domande più profonde dell’espe-

rienza umana: chi siamo quando smettiamo di compiacere 
gli altri? Dove abita davvero la nostra vocazione? Esiste una 
“scelta giusta” o, piuttosto, un cammino da abitare con fedel-
tà a sé stessi?
La protagonista, Lucilla, è una donna che da tempo si interroga 
sul senso delle proprie scelte affettive e di vita. “Sarà la volta 
giusta?” è la domanda che la accompagna come un ritornel-
lo, dopo relazioni sbagliate e continui tentativi di adattarsi 
pur di essere amata. L’incontro con Enrico sembra finalmente 
offrire una risposta concreta: insieme vincono un bando per 
la gestione di una locanda in un minuscolo “Comune polvere” 
sulle Alpi Marittime, uno di quei paesi sospesi tra resistenza e 
sparizione, dove la montagna custodisce silenzi antichi e vite 
essenziali. Milleduecento metri di altitudine, quindici abitanti. 
Una promessa di rinascita.
Ma il sogno si incrina subito: Enrico non arriva. Lucilla resta 
sola, intrappolata in un contratto che prevede una coppia e in 
un progetto che non era, fino in fondo, il suo. A questo punto 
il romanzo apre il suo vero orizzonte: restare o fuggire? Fin-
gere di essere in due o imparare, finalmente, a contare su se 
stessa?
È qui che la scrittura di Gentile mostra la sua grazia parti-
colare. Senza moralismi né forzature, l’autrice accompagna 
la protagonista dentro un tempo di attesa e di ascolto, molto 
vicino a certe esperienze spirituali: l’inverno della solitudine, 
delle tubature che gelano, dei ricordi che bussano alla por-
ta, diventa uno spazio di verità. Lucilla non è più chiamata 
ad “aggiustare” la propria vita per renderla conforme alle 
aspettative altrui, ma a guardarla così com’è.
Attorno a lei si muove una piccola comunità, apparentemente 
marginale e invece decisiva. Eliseo, custode delle tradizioni; 
Nives, donna ferita e tenace, esperta di erbe e di sopravviven-
za; un giapponese enigmatico che comunica solo attraverso 
un traduttore simultaneo; Libero, architetto sospeso tra città 
e montagna, con cui Lucilla condivide silenzi più che parole. 
Ognuno porta con sé una storia, un segreto, una frattura. E 
proprio questa coralità discreta ricorda che nessuna vita è 
davvero “sistemata”, che dietro ogni facciata ordinata con-
vivono luce e ombra.
In una prospettiva che può parlare anche al lettore creden-
te, La volta giusta suggerisce che la salvezza – o, almeno, 
la pienezza – non passa necessariamente attraverso grandi 
gesti o scelte clamorose, ma attraverso un paziente lavoro 
di sintesi interiore. Non si tratta di scegliere tra città o mon-
tagna, solitudine o coppia, successo o fallimento. Si tratta di 
riconoscere ciò che ci rende veri. In questo senso, il romanzo 

dialoga in filigrana con un’idea profondamente evangelica: “la 
verità vi farà liberi”, ma spesso è una verità che matura nel 
silenzio, nell’incontro con l’altro, nell’accettazione dei propri 
limiti.
Con l’arrivo della primavera, anche per Lucilla si apre uno 
spazio nuovo. Non una risposta definitiva, non una formula 
rassicurante, ma una consapevolezza più mite e più solida: 
non esistono scelte giuste o sbagliate in astratto, esiste la fe-
deltà a un cammino che diventa nostro solo quando smettia-
mo di adattarci per paura di restare soli.
La volta giusta è dunque una storia di rinascita quotidiana, 
raccontata con una lingua luminosa e accogliente, capace di 
sorridere senza superficialità e di commuovere senza reto-
rica. Un romanzo che invita a rallentare, ad ascoltare, e forse 
anche a credere che il momento in cui smettiamo di rincor-
rere l’approvazione degli altri è, molto spesso, quello in cui ini-
ziamo davvero a vivere.



F E B B R A I O 2 0 2 619c u l t u r a

di Giadina Carosiello

Buen Camino è il film diretto da 
Gennaro Nunziante, con protago-
nista Luca Pasquale Medici, in arte 

Checco Zalone. Il film racconta la vita di 
Checco Zalone, un uomo miliardario a 
cui apparentemente non manca nulla, 
che vive nel lusso sfrenato ed è figlio di 
un ricchissimo produttore di divani. La 
sua esistenza sembra perfetta, ma in 
realtà qualcosa di profondo manca, an-
che se lui stesso fatica ad ammetterlo.
Durante un’intervista, nella quale vanta 
con orgoglio le sue numerose ricchezze, 
Checco viene improvvisamente chia-
mato dalla sua ex moglie Linda, che lo 
informa della scomparsa della loro figlia 
minorenne, Cristal. Questo evento inat-
teso irrompe nella sua vita come una 
scossa improvvisa. Per la prima volta 
Checco si trova ad affrontare la respon-
sabilità di essere padre, ruolo che fino 
a quel momento aveva sempre evitato.
Deciso a ritrovare la figlia, Checco si 
mette sulle sue tracce e scopre che 
Cristal si trova in Spagna. La ragazza ha 
deciso di intraprendere il Cammino di 
Santiago di Compostela, un percorso 
di circa 800 chilometri insieme ad altri 
pellegrini. Non si tratta solo di un viag-
gio fisico, ma di una scelta carica di si-
gnificato, soprattutto per una giovane 
in cerca di risposte.
Checco riesce a raggiungere la figlia, 
ma non a convincerla a tornare a casa. 
Sarà così costretto, suo malgrado, a 
mettersi anche lui in cammino. In que-
sto percorso, fatto di fatica, silenzi e 
incontri, Checco si confronterà per la 
prima volta in modo autentico con la 
propria esistenza e con quella di sua 
figlia. Cammineranno insieme per chilo-
metri e, passo dopo passo, padre e figlia 
impareranno a conoscersi davvero.
Lungo il cammino condivideranno la 
stanchezza della strada, la bellezza 
dell’incontro con gli altri pellegrini, 
ma anche le difficoltà: incomprensioni, 
rinunce e momenti di scoraggiamen-
to. Emblematico è il momento in cui 
Cristal, a metà del percorso, vorrebbe 
tornare indietro. Sarà proprio Checco a 
incoraggiarla a non lasciare “le cose a 
metà”, ma a portare a termine il cammi-
no intrapreso.

Intanto, quasi senza accorgersene, quel 
cammino sta cambiando anche lui. Non 
si tratta più soltanto di un camminare 
fisico, ma di un vero e proprio percorso 
interiore, capace di aprire la mente e il 
cuore alla ricerca di un senso più pro-
fondo della vita. Alla fine, tutti i pellegri-
ni raggiungono la Cattedrale di Santiago 
di Compostela, arrivando stanchi ma 
felici, perché quella meta che sembra-
va irraggiungibile ora è davanti ai loro 
occhi.

Il film si conclude con Checco e sua fi-
glia nuovamente in cammino, segno di 
una trasformazione avvenuta. Quell’e-
sperienza ha aperto i loro cuori, li ha fat-
ti riscoprire l’autenticità delle relazioni 
e ciò che conta davvero nella vita. Sullo 
schermo appare infine la scritta “Buen 
camino a todos”, un invito rivolto allo 
spettatore a mettersi in cammino, non 
solo con i piedi ma anche con il cuore, 
per dare un senso più autentico alla pro-
pria esistenza.

BUEN CAMMINO
ALLA RICERCA DI UN SENSO



Calendario
del VESCOVO
F E B B R A I O 2 0 2 6

20c a l e n d a r i o  d e l  v e s c o v o

1 domenica	
IV del Tempo Ordinario
ore 19.00 / Il Vescovo ce-
lebra nella Parrocchia di 
San Trifone M. (Cerignola) 
nella solennità liturgica 
del Titolare.
2 lunedì	
Festa della Presentazione
del Signore
ore 9.30-12.30 / Udienze 
in Curia.
ore 18.30 / Nella Parroc-
chia di Cristo Re (Cerigno-
la) celebra con i religiosi e 
le religiose nella Giornata 
della Vita Consacrata.
3 martedì	
ore 18.30 / Nella Parroc-
chia della B.V.M. Assunta 
(Cerignola) celebra nella 
festa di San Biagio vesco-
vo e martire.
4 mercoledì	
ore 17.30 / Nella chie-
sa parrocchiale di Borgo 
Tressanti assiste a una 
rappresentazione in me-
moria della Shoah, a cura 
degli alunni della Scuola 
del territorio.
5 giovedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze 
in Curia.
ore 17.00 / Presso la chie-
sa madre di Cerignola 
partecipa, insieme alla 
Soprintendenza, alla pre-
sentazione del progetto 
per il restauro del com-
plesso di Sant’Agostino 
come locali di ministero 
pastorale.

6-8		
Si reca a Mappano (TO) in 
visita pastorale alla co-
munità ascolana emigra-
ta a Torino.
9 lunedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze 
in Curia.
ore 19.00 / Tre Giorni Bi-
blica, presso la chiesa 
parrocchiale dello Spirito 
Santo (Cerignola).
10 martedì	
ore 19.00 / Tre Giorni Bi-
blica, presso la chiesa 
parrocchiale dello Spirito 
Santo (Cerignola).
11 mercoledì	
in mattinata / Presso l’O-
spedale “G. Tatarella” di 
Cerignola celebra per la 
Giornata mondiale del 
malato.
ore 18.00 / Nella Parroc-
chia della B.V.M. di Lourdes 
(Orta Nova) celebra nella 
solennità della Titolare.
12 giovedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze 
in Curia.
Piste di approfondimen-
to biblico nelle rispettive 
parrocchie.
13 venerdì	
ore 9.30 / Partecipa al 
Ritiro del Clero nel Semi-
nario Vescovile (Cerigno-
la). Al termine, si ferma a 
pranzo con i sacerdoti.
14 sabato	
in serata / Si reca a San 
Pancrazio Salentino (BR), 
dove è stato Amministra-

tore Parrocchiale, per 
celebrare nel primo an-
niversario di morte di un 
giovane di quella comu-
nità. 
15 domenica	
VI del Tempo Ordinario
ore 10.30 / Celebra nella 
Chiesa madre di Mesagne 
(BR).
16 lunedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze 
in Curia.
18 mercoledì	
Mercoledì delle Ceneri
ore 19.00 / Nella Parroc-
chia dello Spirito Santo 
(Cerignola) celebra e im-
pone le sacre ceneri.
19 giovedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze 
in Curia.
20 venerdì	
nel pomeriggio / Celebra 
la Via Crucis in casa di un 
ammalato.
21 sabato	

ore 9.30-12.30 / Udienze 
in Curia.
ore 19.00 / Celebra nella 
Chiesa madre di Cerigno-
la.
22 domenica
I di Quaresima	
ore 11.00 / Celebra nel-
la Parrocchia di Borgo La 
Moschella.
23 lunedì	
ore 9.30-12.30 / Udienze in 
Curia.
24 martedì
Si rende disponibile per la 
Lectio divina nelle parroc-
chie.
25 mercoledì	 	
Presiede i Vespri a conclu-
sione delle Giornate Euca-
ristiche nella Parrocchia 
di San Francesco d’Assisi 
(Cerignola)
26 giovedì		
Si rende disponibile per la 
Lectio divina nelle parroc-
chie.

Mensile della Diocesi 
di Cerignola-Ascoli Satriano
Anno X - n° 5 / Febbraio 2026

Redazione - Ufficio Diocesano
per le Comunicazioni Sociali
Piazza Duomo, 42
71042 CERIGNOLA (FG)
Tel. 0885.421572 / Fax 0885.429490

Il mensile diocesano Segni dei Tempi 
può essere visionato in formato elettronico 
o scaricato dall’home page del sito della diocesi 
www.cerignola.chiesacattolica.it

Grafica e Stampa: 
Grafiche Guglielmi - tel. 0883.544843 - ANDRIA
Chiuso in tipografia il  30 Gennaio 2026

Hanno collaborato per la 

redazione di questo numero:

Maria Vittoria Calvio

Fra Antonio Belpiede ofm cap

Giadina Carosiello

Sac. Giuseppe Ciarciello

Nicola Ciciretti

Sac. Damiano Franco

Giuseppe Galantino

Sac. Pasquale Ieva

Antonella Iorio

Sac. Antonio Miele

Fra Andrea Tirelli ofm

Domenico Palieri

Angiola Pedona

Donatella Perna

Sac. Giuseppe Russo

Antonio Solmona

Mariella Zagaria

comunicazionisocialicerignola@gmail.com


